
 

 

 

 שפטים מ רשתפ

 איך ה' שופט את המציאות?
למה דין עבד עברי דווקא מופיע ראשון? על ההבדל בין עבד  

ואיך   - '  על איסור רציחה כגילוי רחמי ה עברי לעבד כנעני, 

 אפשר לצאת מהשיעבוד של המציאות?
 

 

 

 למה מתחילים עם עבד עברי? 

לאחר ששמענו את עשרת הדברות מאת ה' במעמד הר סיני, הפרשה שלנו עוברת לפירוט 

המעשי של משפטי התורה. אך כאשר אנו מתבוננים בסדר שבו הדינים מופיעים בפרשתנו,  

 עולה תמיהה גדולה.

כאשר מתבוננים בפרשה, נראה שהיא מסודרת לפי הדרגה, מהחמור לקל: היא פותחת בדין 

ואמו, משם לגונב איש, מקלל אביו ואמו, ודיני חובל. בהמשך   רוצח, עוברת למכה אביו 

שור שנגח, אדם שהזיק או גנב ממון, וכן הלאה. נראה שהתורה הולכת   – מופיעים נזקי ממון  

 הקלים שבהם. מהמקרים הקשים ביותר אל

יהודי. מדובר   באיסור לשעבד  דווקא  פותחת  ברור מדוע הפרשה  לא  הזה,  לפי הסדר  אך 

יותר מאיסור רציחה )הבא מיד לאחריו(. אם כן, מדוע התורה בחרה   לכאורה באיסור קל 

לכאורה חורג   נראה  להציב דווקא אותו בראש הרשימה? פתיחת הפרשה בדין עבד עברי 

 מהסדר ההגיוני של הפרשה.

 

 פרשת משפטים לעומת עשרת הדברות 

התמיהה מתחדדת כאשר אנו משווים את המשפטים בפרשה לעשרת הדברות. גם בעשרת 

הדברות אנו מוצאים סדר שהולך מהחמור אל הקל: התורה פותחת באיסור 'לא תרצח' החמור,  

 עוברת ל'לא תנאף', משם ל'לא תגנוב', וכן הלאה עד לציוויים הממוניים והקלים יותר.

אלא שבעשרת הדברות התורה לא הקדימה את דין עבד עברי לכל שאר האיסורים. וכאן  

עולה השאלה: מהו ההבדל המהותי בין האיסורים שמופיעים בעשרת הדברות לבין המשפטים  



 

המפורטים בפרשתנו? מדוע בלוחות הברית הסדר נשמר מהחמור לקל, ואילו אצלנו בחרה  

 התורה לפתוח דווקא בדין שנראה קל יותר? 

 

 לשבת על 'כיסא השופט' 

ששם   לב  נשים  הדברות,  לעשרת  בפרשתנו  המופיעים  המשפטים  את  שוב  נשווה  כאשר 

לא לרצוח, לא לנאוף ולא לגנוב. אולם   –הקדוש ברוך הוא ציווה עלינו על המעשים עצמם  

בפרשת משפטים, התורה כותבת לנו מהם העונשים על המעשים הללו, ובכך מדריכה אותנו  

 מציאות.איזו נקודת מבט עלינו לאמץ כלפי ה 

לפי זה, בעשרת הדברות אנו אלו שמְצֻוִּים, ואילו בפרשת משפטים אנו מוזמנים לשבת על  

'כיסא השופט'. אנו לומדים להתבונן בעולם דרך המבט של הקדוש ברוך הוא, ומאמצים את  

זווית הראייה שלו. המטרה היא שנדע 'לשפוט' את המציאות נכון, מתוך אימוץ השקפתו של 

 ן'.הקב"ה, ה'שופט העליו

 

 יסוד היסודות   –עבד עברי 

זוהי הסיבה שפרשת משפטים נפתחת דווקא בדין עבד עברי. יסוד היסודות של נקודת המבט  

של הקב"ה על המציאות, והתנאי הראשון לשפיטה נכונה של העולם, הוא ההבנה שיהודי  

 אינו יכול להיות עבד.

כאשר אנו 'יושבים על כיסא השופט' ולומדים את מבטו של הקדוש ברוך הוא, אנו מגלים  

 שאין מושג כזה שיהודי נחשב כרכוש של אדם אחר.  

 

 עבד עברי לעומת עבד כנעני 

 

התורה  בו,  להשתעבד  ניתן  ולא  רכוש,  איננו  שיהודי  היסודות,  יסוד  את  שלמדנו  לאחר 

 ממחישה לנו את השלכה מעשית העולה מכך:  

בפרשה מפורש שבמקרה שאדון פגע בעבדו הכנעני והעבד לא מת מיד אלא שרד יום או  

יומיים, האדון אינו נהרג על כך. התורה מסבירה את הסיבה לכך במילים: 'כִּי כַסְפּוֹ הוא'.  

 כלומר, עבד כנעני נחשב לרכושו של האדון.

לעומת זאת, בעבד עברי לא קיימת מציאות כזו של 'רכוש'. התורה מדגישה שגם כאשר  

כל   של  המוצא  נקודת  זוהי  באמת.  אותו  לשעבד  אפשרות  שום  אין  לעבדות,  נמכר  יהודי 

 משפטי התורה: ההכרה במהותו של היהודי כחופשי מכל שעבוד. 

 

 



 

 

 

 כיצד שופטים רוצח? 

רק לאחר שאימצנו את המבט של הקדוש ברוך הוא על היהודי, והבנו שאין בו שום צד של 

'רכוש', אנו יכולים לשבת בביטחון על כיסא השופט ולהמשיך אל הדינים הבאים, כמו דין  

 רוצח.

כעת, האיסור לרצוח אינו נתפס בעינינו רק כצורך חברתי למניעת עוול בעולם, אלא כביטוי  

לרחמיו של ה' על בניו האהובים. כאשר אנו מבינים כמה כל יהודי יקר וחשוב בעיני ה', אנו  

מקבלים את המבט הנכון על הרציחה. כעת אנו מזדהים עם המבט של ה', שחפץ בקיומו של  

 .כל יהודי ויהודי 

 

 אשר הוצאתיך... מבית עבדים 

כאשר נעמיק יותר, נגלה שפתיחת פרשת משפטים מקבילה בדיוק לפתיחת עשרת הדברות. 

צְרַיִּם   מִּ מֵאֶרֶץ  יךָ  הוֹצֵאתִּ אֲשֶר  אֱלקֶֹיךָ  ה'  'אָנכִֹּי  הוא:  הגבורה  מפי  הדיבר הראשון ששמענו 

ים'. המשמעות הפנימית של הכרזה זו היא שהקדוש ברוך הוא מוציא את היהודי   בֵית עֲבָדִּ מִּ

היכולת ממעמ את  יהודי  לכל  נתן  ה'  מצרים,  ביציאת  חורין.  בן  של  למעמד  עבד,  של  ד 

 להשתחרר מהיותו 'רכוש' של בשר ודם.  

 

 כולנו שופטים

מקומות   שבכמה  בכך  נתבונן  הדברות,  לעשרת  פרשתנו  בין  בהשוואה  יותר  להעמיק  כדי 

בפרשה השופטים מכונים 'אלקים' )לדוגמא: "אלקים לא תקלל"(. מהי המשמעות של היות  

 השופטים בבחינת 'אלקים'?

כדי להבין זאת, נחזור שוב לדיבר הראשון בעשרת הדברות: "אנכי ה' אלקיך אשר הוצאתיך  

מארץ מצרים מבית עבדים". כעת נסביר בעומק יותר שמשמעות הדברים היא שה' מוציא  

ה'   )"אנכי  אלוקי  להיות  אותו  ומרומם  עבדים"(,  )"מבית  עבד  של  ממעמד  היהודי  את 

 אלקיך"(.  

לאחר שלמדנו שהשופטים נקראים 'אלקים', ושכל יהודי מקבל מאת ה' את היכולת להיות 

 אלוקי, לאור הדברים עולה שהיכולת של היהודי להיות אלוקי היא היכולת שלו להיות שופט.

סיטואציות מציאותיות   ושפיטת  בבית הדין  ישיבה  רק  איננו  אמנם, משמעותו של משפט 

"ואלה המשפטים  פותחת הפרשה:  בהם  לומדים מהמילים  אנו  זאת  הדיינים.  לפני  הבאות 

המשפטים הללו לא נועדו רק לשופטים היושבים בבית הדין, אלא    -אשר תשים לפניהם"  

 ראל.  הם מונחים לפני כל אחד ואחד מעם יש

 



 

מתוך ההכרה שהמשפטים נועדו לכל אחד ואחד, מובן שהמשמעות של המשפט איננה לפתור 

בעיות, אלא להידמות לה'. כשם שה' לא מקבל את המציאות כ'נתון' שעליו 'להסתדר' איתו,  

אלא הוא ממציא את המציאות; כך גם השופט המתדמה לה' אינו מי שיושב בבית המשפט 

שיושב בבית המדרש, ממציא מציאויות סבוכות ומעיין מה  ועוסק בפתרון בעיות, אלא מי  

רצון ה' בהם. השופט של התורה לא מקבל את המציאות כ'נתון' שמשעבד אותנו כך שאנו  

 כפופים אליו, אלא הוא עוסק בעיקר בלהמציא את המציאות ולהתבונן מה ה' חושב עליה.

 

על ידי שהיהודי ממציא מקרים וסיטואציות ודן מה רצון ה' בהם, הוא יוצא מהשעבוד של 

ה' אלקיך"(,   )"אנכי  'אלוקי'  והופך להיות  )"אשר הוצאתיך… מבית עבדים"(,  המציאות, 

 ושופט צדק אמיתי.

 

 שבת שלום!

 יוסף חי' 'עוד  בית המדרש


