
 

 

 

 יתרו  רשתפ

 טוב או רע? זהלפחד 
 

ה זה "פחד  מעמד הר סיני מלווה בתיאור רב של יראה ופחד, מ 

 העצה הכי טובה לביטחון אמיתי?ומה   ?טוב"
 

 

 

 ממה אתם מפחדים? 

בפרשתנו אנו קוראים על מעמד הר סיני, בו בחר הקדוש ברוך הוא בנו מכל העמים ונתן לנו 

את תורתו. ה' הופיע לעיני העם בקולות, ברקים וקול שופר חזק, כפי שמתאר הפסוק: 'וכְָל  

א הָעָם ויַנָעֻוּ ויַעַַמְדוּ  הָעָם ראִֹים אֶת הַקּוֹלתֹ ואְֶת הַלַפִידִם ואְֵת קוֹל הַשפָֹר ואְֶת הָהָר עָשֵן, ויַרְַ 

 מֵרָחקֹ'.

לאחר שבני ישראל שומעים ישירות מהקב"ה את שתי הדברות הראשונות, 'אנכי' ו'לא יהיה  

לך', הם מרגישים שאין להם יכולת להמשיך ולהכיל את המעמד. הם חווים פחד כה גדול,  

 עד שהם חשו שמציאותם מתבטלת. 

בשלב זה בני ישראל פונים אל משה רבנו ומבקשים: 'דַבֵר אַתָה עִמָנוּ ונְשְִמָעָה, ואְַל ידְַבֵר  

עִמָנוּ אֱלהִֹים פֶן נמָוּת'. הם מביעים בפניו את חששם ואת התחושה שאינם מסוגלים לעמוד 

 עוד מול הדיבור הישיר של ה'.

על חששם של ישראל עונה משה רבנו תשובה מפתיעה: 'אַל תִירָאוּ, כִי לְבַעֲבוּר נסַּוֹת אֶתְכֶם  

 בָא הָאֱלהִֹים, וּבַעֲבוּר תִהְיהֶ ירְִאָתוֹ עַל פְניֵכֶם לְבִלְתִי תֶחֱטָאוּ'.

דבריו של משה רבנו לכאורה קשים להבנה. בתחילה הוא אומר לעם 'אל תיראו', אך מיד  

לאחר מכן הוא מסביר שכל מטרת המעמד היא 'בעבור תהיה יראתו על פניכם'. עולה השאלה:  

האם היראה היא חיובית או שלילית? האם משה מבקש מהעם לא לפחד, או  שהוא רוצה  

 שהם דווקא יחוו יראה? 

 



 

 

 שני סוגי יראה 

היראה שממנה משה   בפסוקים.  יראה המופיעים  סוגי  בין שני  נעוץ בהבחנה  לכך  ההסבר 

הפחד של האדם על עצמו ועל קיומו )'פן    – מבקש להימנע )'אל תיראו'( היא היראה מהמוות  

נמות'(. לעומתה, היראה החיובית היא היראה 'לבלתי תחטאו'. יראה שבה האדם אינו חרד  

 עבור על רצון ה'.לקיומו האישי, אלא חושש ל

כאשר נתבונן בפשט הפסוקים נשים לב שהפחד והאימה של עם ישראל 'פן נמות' לא נבע 

מהפנימיות של מעמד הר סיני, משמיעת עשרת הדברות מפי ה', אלא מחיצוניותו; הפחד  

השלילי נבע מהקולות והברקים, ומקול השופר החזק. כאשר עם ישראל שמע את ה' מדבר  

ורה נועד מעמד הר סיני. אך כאשר ה' הפסיק לדבר, ומה  אליו, הוא זכה ליראה החיובית, עב

שנשאר הוא הרושם החיצוני של 'קולות וברקים', ירדו ישראל מדבקותם ומיראתם הפנימית 

 ונפלו לפחד השלילי, ל'פן נמות'. 

 

 יראה על רקע דבקות מוחלטת 

נתבונן  סיני,  כדי להעמיק בשלבי היראה השונים שהתעוררו אצל עם ישראל במעמד הר 

במבנה לוחות הברית. הלוחות מחולקים לשני חלקים, כאשר בראש כל לוח ניצבת דברה 

 'לאֹ תִרְצָח'. –'אָנכִֹי ה' אֱלקֶֹיךָ', ובלוח השני   –המשמשת כ'כותרת': בלוח הראשון 

שתי הכותרות הללו יוצרות יחד את היראה הפנימית, 'לבלתי תחטאו'. כאשר בני ישראל  

שמעו את הדיבור 'אנכי', הם היו בדבקות גמורה בקב"ה. כעת עם ישראל לא נמצא במדרגה  

של יראה מה',  אלא במדרגה עליונה הרבה יותר. כאשר ה' מדבר 'אנכי', הדיבור של ה'  

 וחלטת.  סוחף אותם לדבקות עצמית ומ

לאחר מכן, כאשר ה' אומר את הדיבור השלישי, "לא תישא את שם ה' אלקיך לשוא", "כל  

העולם כולו הזדעזע" )שבועות לט, א(. כעת מתחילה מדרגת היראה, משום שכאן עם ישראל 

מקבל מציאות. בשונה מהדיבור "אנכי", בו לעם ישראל לא היה מציאות כלל אלא רק דבקות 

לנו נותן  ה'  כעת  שלנו    מוחלטת,  למציאות  'שמו'  את  נמשוך  שלא  עלינו  ומצווה  מציאות 

 לשווא.

בהמשך, כאשר עם ישראל שומע מה' את הציווי 'לא תרצח', נבנית יראה פנימית. כעת, על  

רקע הדבקות המוחלטת בה', מתברר לנו שהקדוש ברוך הוא לא רק נוכח ואנחנו נסחפים  

אחרי מציאותו, אלא הוא גם זה שלוקח אחריות על קיומנו ומגן עליו. דרך האיסור לרצוח,  

במציאות שלנו ושומר עליה. בשלב זה אנו שמים לב לקיום שלנו,  ה' מלמד אותנו שהוא חפץ  

ומבינים שמצד עצמנו אנו חסרים, וכל החיות שלנו מגיעה רק ממנו. התחושה הזו של תלות 

 בקב"ה היא יראה מתוקנת, אשר עבורה נועד מעמד הר סיני.  



 

 

 אל תיראו!

אמנם, לאחר שהפסיק את ה' את דיבורו, כבר לא חוו עם ישראל את הדבקות העליונה בה'.  

כעת, במקום להרגיש שה' הוא מקור החיים שלנו, הביטו עם ישראל בקולות וברקים והרגישו  

תחושה הפוכה בדיוק: אנחנו מציאות קיימת, והקב"ה מאיים על קיומנו. בשלב זה, בו לא  

מתוך "אנכי ה' אלקיך", גם הציווי "לא תרצח" עלול לקבל משמעות  מאירה הדבקות העצמית  

שלילית. כעת התחושה היא שכל אחד רוצה לחיות בלי גבול, גם על חשבון השני, אך ה'  

 באיסור 'לא תרצח' מצמצם לנו את החיים ולא נותן להם להתפשט לכל עבר. 

הפחד שלכם מפני ה' כאילו הוא מאיים    - על כך משיב משה רבנו לעם ישראל: 'אַל תִירָאוּ'  

על קיומכם בטעות יסודה. ומדוע? כדי להסביר זאת, משחזר להם משה רבנו את הרגעים 

כאן משחזר להם    -של עשרת הדברות, ואומר להם: "כִי לְבַעֲבוּר נסַּוֹת אֶתְכֶם בָא הָאֱלהִֹים"  

בנו את הדבקות העצמית שהייתה להם כאשר ה' דיבר "אנכי ה' אלקיך". ניסיון, הוא  משה ר

מלשון התרוממות, כמו הפסוק "נס להתנוסס". משה רבנו מסביר לעם שבמעמד הר סיני ה'  

לא בא לבטל את הקיום של עם ישראל, אלא לרומם אותם אליו. זו הדבקות העצמית לה זכו  

 ה' "אנכי ה' אלקיך".  עם ישראל בשמיעת הדיבור מפי 

לאחר מכן ממשיך משה רבנו: "וּבַעֲבוּר תִהְיהֶ ירְִאָתוֹ עַל פְניֵכֶם לְבִלְתִי תֶחֱטָאוּ". כאן מכוון  

משה רבנו לדיבור "לא תרצח", שמשמעותו האמיתית היא האכפתיות והדאגה שיש לקב"ה  

  מהחיים של היהודי. הדיבור הזה, על רקע הדבקות הנולדת מתוך הדיבור "אנכי ה' אלקיך", 

 מוליד יראה פנימית ממי שהוא מקור החיים.  

 בעבור תהיה יראתו על פניכם  

היראה המתוקנת היא שאנו שומעים את ה' אומר "לא תרצח" על רקע הדבקות, ולכן אנו  

מרגישים שהחיים חשובים משום שה' רוצה אותם, ולא משום שהם חשובים לנו. ממילא,  

 היראה שלנו היא "לבלתי תחטאו". אנו יראים למלא את רצון ה', ולא לעבור על רצונו.  

אך כאשר אנו לא דבוקים בה' מתוך שמיעת "אנכי ה' אלקיך", ממילא אנו לא יראים למלא  

"פן נמות". במציאות זו, אפילו   -את רצון ה', אלא אנו מפחדים על החיים שלנו, וטוענים  

את הציווי "לא תרצח", ציווי שמלא אכפתיות של ה' על החיים שלנו, אנו מפרשים כהגבלה 

"אל תיראו" את    -משה רבנו מלמד את עם ישראל    ש הפעולה שלנו.  של ה' ואיום על חופ

היראה השלילית, בה אתם מפחדים על חייכם, אלא תהיו מלאים ביראה חיובית, שעניינה 

 לרצות למלא אחר רצון ה', "לבלתי תחטאו".

 

 שבת שלום!

 בית המדרש 'עוד יוסף חי' 


