
מעובד משיעורי הרב יצחק שפירא שליט"א
מבית עלון מעמקים

על היכולת לדבר
בענייני אלוקות בדורנו

 קובץ מאמרי התבוננות
לי"ט כסלו וחג החנוכה בדרך 
הקבלה והחסידות

אשפוך את 
רוחי על כל 
בשר



﻿

 קובץ לי"ט כסליו וחנוכה
מבית עלון מעמקים -

מעובד מתוך שיעורים של
הרב יצחק שפירא

יו"ל על ידי ישיבת "עוד יוסף חי"
יצהר, ד.נ. אפרים, 4483100
02-9974666 | 058-4997466

misrad@odyosefchai.org.il

לשמיעת שיעורים בקול הלשון: 
073-3718149

לשותפות בהפצה, הערות, הארות, 
קבלת העלון במייל וכן לקבלת 

מאמרים נוספים:
 עתי תור 0585277247 

ataitor1@gmail.com :או במייל



﻿

-3-

תוכן עניינים
5.............................................................................................................................................. י"ט כסלו

היום בו נפתחו שערי תורת החסידות............................................................................5

הרעב לדבר ה’ - הפתח לקבל רוח הקדש....................................................................8

התגובה של ה’ לקשר איתו..........................................................................................12

תורה שבעל פה - אנחנו נותני התורה.........................................................................16

חגיגת י"ט כסלו - על היכולת לדבר בענייני אלוקות.................................................20

העזות באמירת רזי תורה.............................................................................................24

26............................................................................................ הנבואה אליה אנו מצפים

30............................................................................. רזי תורה – גילוי נוכחות ה’ בעולם

השחיקה בקשר עם ה’ - והחשק שבעקבותיה ..........................................................32

34......................................................................... ראש השנה לחסידות - המצאה שלנו

חנוכה.................................................................................................................................................36

36................................................................................... טעימה מכוונות האר"י לחנוכה

מסירות הנפש של הנפש האלוקית.............................................................................45

חכמת התורה מול החושך של יוון...............................................................................54

ניצחון של צדיקים........................................................................................................60

נרות חנוכה...................................................................................................................64

נספח..................................................................................................................................................71

תיקון תפיסת האמונה בא-ל אחד...............................................................................71

76.............................................................................................. "וילך עשו אל ישמעאל"

בשביל מה צריך להילחם.............................................................................................79

ביטחון וניצחון..............................................................................................................83

87............................................................ מסירות נפש בשביל החיים או בשביל המוות

90.......................................... היחס לא-ל אצל המחבלים, לעומת היחס אצל היהודים



בביתו של הרב יצחק שפירא שליט"א
רחוב הרב צבי יהודה 18 קומה 2 דירה 4

לפרטים: 053.724.6111
כמו"כ מתוכננים שיעורים לחנוכה במקומות שונים,

לפרטים במספר הנ"ל

שיעור הכנה לי"ט כסלו
יום ראשון | אור לי"ח כסלו

 בשעה 21:30



ה
וי
 ם
ב
ו
נ 
תחו שפ



ע
ר
י תו


ר
 ת
חה
יס
דות


-5-

יט כסלו

היום בו נפתחו שערי תורת 
החסידות

בית  בספר  לחירות ממאסרו. מסופר  הזקן  אדמו"ר  יצא  היום שבו  הוא  כסלו  י"ט 
רבי1, שכאשר ישב אדמו"ר הזקן במאסר, התגלו אליו רבותיו – הבעל שם טוב והמגיד 
שהתעורר  ודין  קטרוג  היא  המאסר  שסיבת  לו  אמרו  ביקורם  במהלך  ממעזריטש. 

בשמים על גילוי תורת החסידות בעולם. מה משמעותו של הדין הזה?

גילוי החסידות מייצר מתח

דיבור כזה מעורר מתח טבעי, משום  דיבור בענייני אלוקות.  תורת החסידות היא 
שמדובר בדברים מחייבים. העובדה שמדברים בשם ה’ יוצרת מחויבות גדולה, וככל 

שהדברים נאמרים מתוך מקום גבוה יותר – ההתמודדות איתם גדולה יותר.

מעבר לכך, דיבור בענייני אלוקות מלווה במתח פנימי, כיון שמדובר בנושאים רגישים 
ועדינים. כאשר האדם מדבר על הקב"ה, ישנה סכנה שייפול לאחד משני קצוות: מחד, 
הוא עלול להקטין את האלוקות ולהציג את הקב"ה באופן אנושי מדי – כאילו הוא 
אוהב ומרגיש בצורה הדומה לאדם; ומאידך, הוא עלול להרחיק את האלוקות ולהציג 
את הקב"ה באופן מופשט מידי – עד כדי כך שאין לאדם הבנה או חיבור אמיתי אליו.

רגיש  נושא  מתייחד  החסידות,  תורת  עוסקת  בהם  הנושאים  כלל  מבין  אולם, 
אחד  מצד  החסידות:  תורת  שמייצרת  למתח  העיקרית  הסיבה  שהוא  במיוחד,  ועדין 
היא אומרת ש’אין עוד מלבדו’, ה’ נוכח בעולם, וממילא לכאורה אין מקום למציאות, 

לבחירה ולהתפתחות; מצד שני היא מדגישה שיש קיום לעולם ויש מציאות. 

1. פרק טז הערה ב.



ה
וי
 ם
ב
ו
נ 
תחו שפ



ע
ר
י תו


ר
 ת
חה
יס
דות


-6-

הפסוק “מָלְאָה הָאָרֶץ דֵּעָה אֶת יְהוָה כַּמַּיִם לַיָּם מְכַסִּים"2 מבטא היטב את הרגישות 
הזו. כשם שהמים מכסים את הים, כך גם גילוי האלוקות יכול להצטייר כמכסה על 
המציאות ומבטל אותה. כאן נדרשת רגישות רבה, לגלות כיצד נוכחות ה’ והמציאות 

הממשית קיימות שתיהן על אף הסתירה לכאורה שבכך. 

ה’ שמח ורוצה בגילוי החסידות

שאפשר,  הוא  כסלו,  בי"ט  חוגגים  אנו  שאותו  הזקן,  אדמו"ר  של  הגדול  החידוש 
אותי  ידעו  “כולם  לבוא  בנוגע לעתיד  כמו שכתוב  בענייני אלוקות.  לדבר  וצריך  טוב 
למקטנם ועד גדולם", “ומלאה הארץ דעה את ה’", וכפי שמביא הרמב"ם בסיום ספרו 
ה’". אדמו"ר  את  לדעת  אלא  העולם  כל  עסק  יהיה  “לא  היד החזקה, שבימים ההם 
הזקן פעל לקרב אותנו לזמן זה, שבו הדיבור בענייני אלוקות יהפוך לדבר טבעי ונוכח, 

והתחיל בגילוי פנימיות התורה באופן שכל אחד יוכל לעסוק בה.3

הדין שהתעורר בשמים נבע מהרגישות הרבה שבגילוי תורת החסידות, אך כאשר 
אדמו"ר הזקן “זכה בדין", היה זה סימן לכך שהקב"ה עצמו מרוצה מכך. וזה העיקר – 

שה’ שמח ורוצה בגילוי הזה.

ההכרעה הזו פתחה לאדמו"ר הזקן פתח לדבר ולכתוב על ענייני אלוקות באופן כזה 
שגורם לה’ לשמוח, ומסייע לאדם לכוון את ליבו באמת. הוא לימד שה’ מרוצה כאשר 
מדברים בענייני אלוקות, וכל מה שכתב הוא דברים שהקב"ה חפץ בהם. מכוחו, גם אנו 
יכולים לעסוק בעניינים אלו בביטחון, להרגיש שכאשר אנו מדברים בענייני אלוקות 
יש לנו הכוונה מלמעלה שמסייעת לנו לדייק ומביאה רק טוב – בכך זו עוד התקדמות, 

עוד התקרבות לימים עליהם נאמר “מלאה הארץ דעה את ה’".

הקב"ה כיון את אדמו"ר הזקן להצליח לבטא את הדברים בצורה מדויקת ונכונה, 
ולהנחיל אותם לעם ישראל ברגישות הנדרשת לשני הכיוונים: מצד אחד – להבהיר 
את האמת האלוקית ש"אין עוד מלבדו", ומצד שני – לא לטשטש את מציאות העולם, 

ולהראות את מקומה ומשמעותה.

אדמו"ר הזקן הצליח לעשות זאת כשלב נוסף על גבי כל מה שנכתב ונאמר ביהדות 
עד זמנו על ענייני אלוקות. הוא לקח את מה שהיה ידוע ונכתב עד אז, והעמיק אותו 

בצעד משמעותי קדימה – בגילוי רזי תורה.4

2. ישעיהו יא, ט.

3. כך כותב אדמו"ר האמצעי על אביו אדמו"ר הזקן )בפתיחת קונטרס ההתפעלות(:

"תוכן וכוונת רצון הקודש של אדוני אבי מורי ורבי ז"ל, נשמתו עדן, באור תורתו אשר הופיע עלינו זה שלשים שנה... 
שיוקבע בנפשם אור חיי עולם לתכלית המכוון, שהוא ענין גלוי אלקות בנפשם בכל חד לפום שיעורא דיליה וכידוע... אשר 
לא פעם ושתים שמעתי מפי רוח קדשו ז"ל, שכל עיקר מגמתו ויגיעתו, במסירות נפש ממש, על אנשי שלומנו, רק שיוקבע 
בנפשם גלוי אלקות, דהיינו שיהיה התפעלות נפשם רק התפעלות אלקות דוקא, ולא התפעלות חיי בשר שאינו התפעלות 

אלקות כלל". וראה בפתיחה לספר 'נהלך ברגש' על המתח שנגרם מכך.

4. וראה באריכות בפתיחה לספר 'זה השער על שער היחוד והאמונה.



ה
וי
 ם
ב
ו
נ 
תחו שפ



ע
ר
י תו


ר
 ת
חה
יס
דות


-7-

זה, בי"ט כסלו אנו חוגגים את עצם הגילוי הזה, את ההכרה בכך שה’ שמח  לפי 
בעיסוק שלנו בענייני אלוקות. וככל שאנו חוגגים ומציינים את היום הזה, אנו ממשיכים 

את ההתקדמות שהחלה אז, ומעמיקים עוד יותר את הגילוי בעולם.

של  יום  הכוונה  דין  יום  דין’.  ‘יום   – השנה  ראש  כמו  הוא  זה  שיום  אומרים  לכן 
הזדמנות, יום שבו ניתן לנו כוח חדש לעסוק בענייני אלוקות, לקבל סייעתא דשמיא 

ולזכות שהקב"ה יתגלה יותר ויותר בתורה שאנו לומדים.

צוללים למעמקים
שיעורים נוספים ומרתקים מאת הרב זמינים ב"קול הלשון"
חסידות | פרשת שבוע | כתבי האר"י | תורת הנפש | עבודת השם

חייגו והאזינו 073-371-8149 



הר
ע

ב
לדבר 

 
ה’

הפתח ל 




בל רק


ו

 ח
הקדש



-8-

 הרעב לדבר ה’ 
הפתח לקבל רוח הקדש

נאמר בגמרא במסכת סנהדרין5:

ודורש אל המתים" זה המרעיב עצמו והולך ולן בבית הקברות כדי שתשרה 
עליו רוח טומאה.

כדי  עצמו  המרעיב  ומה  בוכה,  היה  זה  למקרא  מגיע  עקיבא  רבי  וכשהיה 
שתשרה עליו רוח טומאה שורה עליו רוח טומאה, המרעיב עצמו כדי שתשרה 
לנו  גרמו  שעונותינו  אעשה  מה  אבל  וכמה,  כמה  אחת  על  טהרה  רוח  עליו 

שנאמר "כי אם עונותיכם היו מבדלים ביניכם לבין אלהיכם".

 הגמרא אומרת שכדי לקבל רוח טומאה על האדם להרעיב את עצמו. באופן כללי, 
והטוב  מאליו,  ומובן  תקיף  ממשי,  הוא  הרע   – הטומאה  של  העולם  תפיסת  היא  כך 
לעומתו הוא איזה דבר עדין ונחמד שמרחף מלמעלה6. זו הסיבה שהאדם צריך להרע 
לעצמו בשביל שתשרה עליו רוח טומאה7. רוח הטומאה רוצה להשתלט עלי, והיחס 
מולה צריך להיות יחס של כניעה וחנופה8, משום כך כאשר אני אומר כמה קשה לי 

וכמה אני רעב - מיד היא שורה עלי.

5. סה:

6. אפשר לראות את זה בסיפורי הילדים שמגיעים מהתרבות של העם הגרמני )שהוא "לעומת זה" של עם ישראל, ראשית גויים עמלק שבדורות 
האחרונים(. בסיפורים אלו תמיד מצויר שהטוב הוא חלש,עדין ומקרי, והחזק והמובן מאליו הוא הגס, המכוער, הרע והאכזרי. כל 

סיפורי הילדים שהגיעו מהאזור ההוא, הפוכים לגמרי ממה שאנחנו רוצים. אצלם כל הממשות היא הרע והמכוער, וכל העדינות 
החולשה והמקריות היא הטוב. כלומר, תפיסת העולם שלהם היא שאם אתה מרגיש שיש בך משהו טוב – שים לב שהוא רק 
מקרי; ואם אתה רוצה לדעת באמת באמת מי אתה, מה הממשות שלך, מהו התוקף שלך – דע לך שזה המקום הרע והמכוער. 
את הגסות הזאת אנחנו צריכים לשרש מתוכנו, לחשוב שהטוב והעדינות זה החולשה זה משהו עמלקי )וראה עוד בשיעורים על חינוך 

ילדים בפרק על יחס לניבול פה(.

ם עֲלֵיהֶם" )מלכים א יח, כח( כדי לקבל נבואה )והארכנו על כך  פָךְ דָּ חֲרָבוֹת וּבָרְמָחִים עַד שְׁ 7. לכן נביאי הבעל היו פוצעים את עצמם "בַּ
במ"א(.

8. וראה באריכות במאמרים על האסלאם שנדפסו בנספח בסוף החוברת.



הר
ע

ב
לדבר 

 
ה’

הפתח ל 




בל רק


ו

 ח
הקדש



-9-

כיון ש"מרובה מדה טובה ממדת פורענות9", רבי עקיבא למד בקל וחומר שעל אחת 
רוח  עליו  תשרה   – טהרה"  רוח  עליו  שתשרה  כדי  עצמו  ש"מרעיב  שמי  וכמה  כמה 
טהרה. על פי מה שאמרנו, שההרעה של האדם לעצמו קשורה לתפיסה של הטומאה, 
נובעת מרצון להרע לעצמו10, אלא  לומר כאן שלגבי הרוח טהרה ההרעבה לא  צריך 
מהרצון לשים לב עד כמה האדם זקוק לקשר עם ה’ וכמה הוא חסר ללא הקשר הזה, 
כמו שכתוב11 ״לא רעב ללחם ולא צמא למים כי אם לשמוע את דברי ה׳״. ככל שהאדם 
ישים לב עד כמה הוא זקוק לקשר עם ה’ כך הוא יותר יתגעגע אליו, והקשר עם ה’ 

יהיה יותר חי.12

יש המון רוח טהרה שרוצה להיכנס לתוכי, ואני אטום, אני לא רעב לזה, זה 
לא מעניין אותי. הדבר דומה למי שבא לתת לי כסף ואין לי ארנק להכניס 
אליו. ההרעבה כאן אינה באה להגיד כמה אני כואב ומסכן ורע לי, אלא היא 

רק עשיית כלי ריק שאוכל לקבל בתוכי את רוח הטהרה.

רבי עקיבא מסיים בכך שלמרות הקל וחומר, בכל זאת לא שורה עלינו רוח טהרה 
משום ש"עונותינו גרמו לנו". אפשר היה לחשוב שבגלל ש"עונותינו גרמו לנו" הקל 
וחומר של רבי עקיבא כבר לא חשוב ואינו נוגע אלינו, אך מדברי רבי עקיבא לא 
נראה כך. נראה שכן היה חשוב לרבי עקיבא: לומר תדע לך שאם אתה מרעיב את 

עצמך אמורה לשרות עליך רוח טהרה מקל וחומר14.13

לשים לב לרצון של ה’ בקשר

מדוע חשוב לרבי עקיבא שנשים לב לקל וחומר הזה? משום שרק כך אנו בעצם 
מבינים עד כמה הקב"ה רוצה לנבא אותנו. הרצון הזה של הקב"ה לא נאבד. והבנה זו 

מאוד משמעותית לנו וגורמת לנו לרצות עוד יותר. 

9. תוספתא סוטה רפ"ד, יומא עו., וראה במכות ה: וברש"י שם שכך היה דורש ר"ע.

10. ה' מצווה אותנו להתפלל ולהתחנן אליו לא כדי שתהיה לנו תחושה לא נעימה, אלא כדי להעמיק את הקשר איתנו. ה' רוצה 
שהקשר בינינו לבינו לא יתמצה בהשקעה מעשית בלבד, אלא שיתבטא גם בהתרגשות ובתנועה פנימית חזקה של כיסופים 
וגעגועים אליו, שיהיו כלי להרגיש את האהבה של ה' אלינו, ואת ה'התרגשות' של ה' מהקשר איתנו. ככל שנרגיש כמה אנחנו 
חסרים מבלעדי הקשר עם ה', וכמה אנחנו זקוקים לקשר הזה, כך נגלה שהקשר בינינו לבין ה' הוא קשר חזק וחי )וראה על כך באריכות 

בספר 'נהלך ברגש' עמ' 136-143(.

11. עמוס ח, יא

12. וראה בקונטרס ההתפעלות )עמ' קעו בהוצאת קה"ת, נדפס בעמ' 409 ב'נהלך ברגש'( "וזה בדוק ומנוסה, שכל מי שלבבו נשבר ובשפלות 
הלב ביותר, יותר תתקיים התפעלות לבו באמיתת יותר, להיות לאור וחיות לכל אשר ירצה בעבודת ה'... כלי מוכן להכיל יותר 

התפעלות אלהי". וראה עוד בגליון מעמקים מס' 71 במאמר "לבו דואג בקרבו".

13. ונראה שעצם זה שעפ"י קל וחומר ראוי שתשרה עלינו רוח טהרה זה כבר מספיק לר"ע, כמו שמצינו בגמ' בסוף מסכת מכות 
שר"ע היה מצחק כששמע "קול המונה של רומי" משום שהיה לו קל וחומר, "אם לעוברי רצונו כך, לעושי רצונו על אחת כמה 

וכמה".

14. כך גם משמע מהביטוי "אבל מה אעשה שעונותינו גרמו לנו", שנראה קצת בדבריו שכאילו לא כ"כ מפריע לו ש"עונותינו גרמו 
לנו" אלא הוא רק בא להצדיק את המצב ולומר שאין מה לעשות. ומה שהוא בכה, בפשט הגמרא הוא בכה עוד לפני שאמר 
"שעונותינו גרמו" אלא כבר באמירת הקל וחומר, וצ"ל שהבכי כאן של רבי עקיבא הוא דומה לבכי שלו כשהוא היה קורא שיר-

השירים )כמסופר בזוהר )מדרש הנעלם, ח"א, בראשית צח:( שכשרבי אליעזר לימד אותו את סודות שיר השירים "לא יכיל למסבל רבי עקיבא 
וארים קליה בבכייתא וגעי"(, שזה היה בכי של ענג ולא של צער )כמובא בשיבולי הלקט סימן צג: "באגדה. רבי עקיבה היה יושב ובוכה בשבת אמרו לו 
תלמידיו לימדתנו רבינו וקראת לשבת עונג אמר להם זה עונג שלי". והסביר הט"ז או"ח רפ"ח ב' "שמרוב דבקותו בהקב"ה זולגים עיניו דמעות, שכן מצינו בר"ע בזוהר חדש )ונראה 

שהכוונה למה שציטטנו קודם ממדרש הנעלם("(, כך מסתבר לומר גם מכח הגמרא בסוף מכות שהובאה בהערה לעיל, שרואים שרבי עקיבא 

צוחק אפילו כשעל פניו נראה שיש חורבן מצער.



הר
ע

ב
לדבר 

 
ה’

הפתח ל 




בל רק


ו

 ח
הקדש



-10-

נסביר זאת טוב יותר בעזרת משל מקשר אנושי: התענוג שיש לאדם מקשר תלוי 
מאוד בתגובה של הזולת ובדריכות שלו, והתלות הזו היא התחושה של הקשר – האם 
גם הזולת יהיה נתון בקשר והוא יעניין ויתפוס גם אותו, או שאת הזולת הקשר לא כל 

כך מעניין ותופס?

בחוויה של קשר, בשונה מחוויות מסעירות אחרות, האדם יכול להיות נתון רק אם 
נובע מכך שכל אחד  בו. התענוג שבקשר  ועסוק  בו  נתון בקשר, מתעניין  הזולת  גם 
מצפה לתגובה של זולתו, ונהנה לראות את התענוג של הזולת מכך שהוא זקוק לו. אם 
הזולת לא נתון בתענוג שיש לו מהקשר, גם לחברו אין תענוג, וכל המתח וההשתוקקות 
להיכנס  ממנו  גם  ומצפה  מהקשר  מאוד  נהנה  שהזולת  התחושה  ולהיפך:  נעלמים. 

לקשר, גורמת לנו עוד יותר להיכנס לקשר ולהתענג ממנו.

הזולת שמושכת  נוכחות של  בו  יש  רק כאשר  להישאב לקשר  יכולה  נפש האדם 
אותו. כל עוד אין לאדם קשר שאליו הוא יכול להישאב, הוא לא יכול להתלהב ולהיסחף 

באמת. גם אם תהיה התלהבות היא תהיה דמיונית, כי היא בינו לבין עצמו בלבד.

כאשר האדם נתון בציפיה שלו לזולת ובהיענות של הזולת אליו, הוא לא נתון במה 
שמתחולל בתוך עצמו אלא בנוכחות של הזולת בתוך הקשר. הוא רואה כמה הזולת 
דרוך, נתון ומתענג מהקשר, וזה מאפשר לו ומושך אותו להישאב כל כולו אל הקשר15. 

כך, ככל שלאדם ברור יותר שה’ מצפה לתפילה ולמצוות שלו ומקבל מהן נחת רוח 
מרובה – כך תחושה זו מכינה ומזמינה אותו להיות נתון יותר בתפילה ובמצוות. בצורה 
כזו, כאשר האדם עושה מצוות הוא נתון בנחת רוח שיש לה’ מהמצוות שהוא עושה, 
מה שגורם לו לעשות את המצוות בשמחה. וכן כאשר האדם מתפלל הוא נתון בכך שה’ 

רוצה שהוא יתגעגע אליו, מה שגורם לו להתפלל מכל הלב.

15. וראה על כך בהרחבה ב'נהלך ברגש' החל מעמ' 162.



הר
ע

ב
לדבר 

 
ה’

הפתח ל 




בל רק


ו

 ח
הקדש



-11-

סודות התורה של האר"י הקדוש

האר"י הקדוש אמר על עצמו “שכל מה שהשיג שנפתחו לו שערי החכמה ורוח 
הקדש" זה היה “בשכר שהיה שמח בעשיית כל מצוה שמחה גדולה לאין תכלית... 
הוא  מצווה,  לקיים  בא  האר"י  כאשר  כלומר,  שבעולם16".  תענוג  מיני  כל  מרוב 
שמח מאוד מכך שה’ פונה אליו ואומר לו שהוא רוצה ממנו משהו, והשמחה הזו 

גורמת שה’ יגלה לו את סודות התורה.

מהמצוות  לה’  יש  רוח  נחת  כמה  כתוב  האר"י  בכתבי  התורה?  סודות  מהם 
והתפילות; מתואר שם בפרטי פרטים איך לה’ יש תענוג מסויים ממצווה אחת, 
ותענוג אחר ממצווה אחרת. תענוג מסויים מתפילה אחת, ותענוג אחר מתפילה 
במצוות  פרט  בכל  מתעניין  ה’  עצמן:  והמצוות  התפילות  בתוך  וכן  אחרת. 
ובתפילות, וכל פרט פועל אצל ה’ תענוג מיוחד משלו. אלו הם סודות התורה 

במצוות. שלו  השמחה  מכח  לאר"י  שמתגלים 

כאשר ה’ מגלה לאר"י את סודות התורה, ומראה לו כמה נחת רוח יש לו מהמצוות 
– האר"י עוד יותר שמח במצווה שהוא עושה או בתפילה שהוא מתפלל, משום 
שמתגלה לו עוד יותר כמה ה’ שמח בהן. כאשר האר"י שמח יותר במצוות שהוא 

עושה, ה’ מגלה לו עוד יותר את סודות התורה, וכן הלאה עד אין סוף.

לכן השמחה של האר"י מלאה גם בציפייה גדולה. האר"י שמח במצוות שה’ נותן 
לו, ומצפה שה’ ישמח במצוות שלו ובשמחה שלו, ויראה לו עוד ועוד כמה נחת 
רוח יש לו מזה. האר"י לא שמח כי עכשיו יש לו מדרגה גבוהה יותר, והוא בעל 
שהוא  למה  כך  יתייחס  האר"י  אם  וכדומה.  הכוונות  כל  את  ויודע  הקודש  רוח 
מקבל מה’ - ה’ לא ירצה לגלות לו את השמחה ואת הנחת רוח שיש לו מהמצוות. 
האר"י רוצה שהשמחה שלו תהיה רק מזה שה’ רוצה את הקשר איתו, והוא רוצה 

את הקשר עם ה’.

וכפי  בשמחה,  מלאה  והיראה  ביראה,  מלאה  במצווה  האר"י  של  השמחה  כך 
שכתוב “וגילו ברעדה". היראה מראה עד כמה הקשר הוא עמוק, ועד כמה שני 
הצדדים מאוד מצפים זה מזה, ומאוד מתענגים על הציפייה שלהם זה מזה17.

16. הקדמת ספר חרדים, התנאי הרביעי. וראה תורה אור כ, ב

17. היה אפשר לחשוב שהאר"י כתב מה האדם צריך לכוון על מנת לפעול בשמים את מה שהוא מכוון. פה מוסבר אחרת: האר"י 
מצייר לאדם איך ה' מסתכל על המצוות ועל התפילות של האדם, ואיזה נחת רוח המצוות והתפילות מסבות לה'. כאשר האדם 
מכוון, ונתון בנחת רוח שהמצוות והתפילות פועלות אצל ה', זה משמח אותו מאוד, והוא מתפלל ועושה את המצוות ביותר חשק 
ויותר התלהבות. כאשר האדם מכוון בצורה כזו, הכוונה של האדם, והחשק וההתלהבות שלו, משמחים את ה' ומגלים את הנחת 

רוח שלו )וראה על כך בארוכה בחוברת "האר"י החי"(.
האר"י הקדוש חשב שאת מה שכתוב בתורה ה' באמת אומר לו עכשיו. אם הוא לא היה חושב כך לא היה אפשר לגלות לו רזי 
תורה. אם את כל רזי התורה האלה היו מגלים לי לדוגמא – הייתי חושב שזה סתם דמיונות. גילו את כל הרזים האלו למישהו 
שחושב שזה לא דמיונות. ולכן, כמה שהאר״י באמת ראה דברים שאחרים לא ראו, סוף-סוף הייתה זו ההחלטה שלו ללכת על 
העניין הזה ברצינות. זה שהוא באמת האמין למה שהוא ראה, זה לא מובן מאליו, ככל שהוא האמין יותר הוא ראה יותר, וככל 
שהוא ראה יותר הוא היה צריך להאמין יותר בשביל שיתגלה לו יותר. גם אצלנו זה כך – ככל שאנחנו מאמינים יותר אנחנו רואים 
יותר, אפילו כשנלמד את כתבי האר״י או את מאמרי החסידות, ככל שנאמין יותר נראה שם יותר אלוקות. בכל התורה זה בעצם 

כך, כך היא התורה שבעל פה.



התג
ו
בה של


 
ה’
לקשר א 



תי

ו

-12-

התגובה של ה’ לקשר איתו
הרבה פעמים נראה לאדם שה’ לא מגיב כלל לקשר איתו. האדם מתפלל, מקיים 
מצוות ולומד תורה, אבל נראה לו שהוא לא יכול לחוש את התגובה של ה’ לכך. הוא 
אמנם יכול לחשוב שה’ שמח בעבודתו ומצפה לה, כפי שנכתב לעיל, אבל הוא מרגיש 
שכל זה נמצא אצלו במחשבה, וממילא אלו רק המחשבות שלו ולא תגובה אמיתית 

של ה’.

כאשר האדם לא חש את התגובה של ה’, הוא לא חש את הנוכחות של ה’, וממילא 
הוא פחות דרוך ונתון בקשר עם ה’. כפי שנכתב למעלה, בכל קשר הדריכות צריכה 
להיות דו-סטרית: ככל שהאדם דרוך ומצפה לקשר כך הזולת נעשה דרוך יותר, ואם 

האדם לא נתון בקשר גם זולתו לא יכול להיות נתון בו.

על מנת להבין טוב יותר את הדריכות שיש בתפילה ובקיום המצוות, נתבונן בדברי 
הבעל שם טוב18:

מהבעל שם טוב זלה"ה, בענין מה שאמרו ז"ל "בכל יום בת קול יוצאת מהר 
חורב ומכרזת כו'", והקשה: ממה נפשך - אם אי אפשר לשום אדם לשמוע 
הכרוז הזה, אם כן למה יוצא בת קול כלל, ואם אפשר שישמע, מאי טעמא 

לא נשמע?

וביאר, כי למעלה אין אומר ואין דברים רק עולם המחשבה, אם כן מה שמגיע 
לאדם מהרהורי תשובה הוא מן הכרוז וכו'.

 כשם שכל העולם נברא מרצון ה’ בכל רגע, כך גם המחשבות של האדם מגיעות 
מרצון ה’. לכן, אומר הבעל שם טוב, כאשר יש לאדם הרהורי תשובה, הם מגיעים אליו 

מה’, מבת קול שיוצאת בכל יום ויום מהר חורב19.

18. הובא בכתר שם טוב אות רנה.

19. וראה על כך עוד במאמר הפתיחה לחוברת "קול דודי דופק" ח"א.



התג
ו
בה של


 
ה’
לקשר א 



תי

ו

-13-

לכן ברור שגם מחשבות האדם על נחת הרוח שיש לה’ מהמצוות ומהתפילות שלו 
– מגיעות לו מה’. כאשר האדם מתפלל ומקיים מצוות הוא מצפה שה’ ישמח במצוות 
שלו ובתפילה שלו. מאיפה האדם ידע אם ה’ שמח במצוות שלו או לא? אם ה’ שולח לו 
מחשבות טובות, מחשבות על הנחת רוח שיש לה’ מהמצוות שלו ומהתפילות שלו - זה 

מראה לו שה’ רוצה להראות לו את קרבתו ואת הנחת רוח שיש לו ממנו20.

רבי עקיבא חי אחרי שפסקה הנבואה, בדורו נחרב בית המקדש השני וכבר לא היה 
שום ביטוי ממשי במציאות לנוכחות ה’ בעולם. אך הקל וחומר של רבי עקיבא21 מלמד 
אותנו שהרצון של הקב"ה לנבא אותנו ולהיות בקשר גלוי איתנו לא אבד אלא פשוט 

נהיה מותאם לכלי המצומצם שיש לנו.

היענות ה’ לתפילה שלנו

כעת ניתן לכך דוגמא מעבודת התפילה, ובמאמר הבא נראה בע"ה כיצד הדברים 
באים לידי ביטוי בלימוד התורה. נאמר בתוספתא במסכת ברכות22:

רבי עקיבא אומר אם שגורה תפלתו בפיו סימן יפה לו ואם לאו סימן רע לו. 
נוחה ממנו, כל  – רוח המקום  נוחה ממנו  הוא היה אומר כל שרוח הבריות 
שאין רוח הבריות נוחה ממנו – אין רוח המקום נוחה ממנו. כל שרוח עצמו 

נוחה בשלו – סימן יפה לו, אין רוח עצמו נוחה בשלו – סימן רע לו.

 ואכן במשנה במסכת ברכות כשחז"ל באו ללמד אותנו כיצד להתפלל, שנינו כך23:

 “המתפלל וטעה - סימן רע לו, ואם שליח צבור הוא - סימן רע לשולחיו, מפני 
ששלוחו של אדם כמותו. אמרו עליו על רבי חנינא בן דוסא, שהיה מתפלל 
על החולים ואומר, זה חי וזה מת. אמרו לו: מנין אתה יודע? אמר להם: אם 
נובעת מלבי אל פי, כל  ואיני נכשל, ותחנתי  )"אם סדורה תפלתי בפי במרוצה  שגורה תפלתי בפי 
מה שאני חפץ להאריך בתחנונים", רש"י( - יודע אני שהוא מקובל, ואם לאו - יודע אני 

)"החולה, לשון אחר: טורפין לו תפלתו בפניו, כלומר: התפלה שהתפללו עליו מטורפת  שהוא מטורף 
וטרודה ממנו ואינה מקובלת", רש"י(.

20. גם אם האדם מרגיש שהוא בוחר מה לחשוב, אין זו סתירה לכך שהמחשבות הללו נשלחות אליו גם בהשגחה פרטית. אדרבה, 
על מנת שהאדם יוכל להרגיש את הנוכחות של ה' ואת הקשר איתו, עליו לחשוב את שני הדברים הללו יחד: הוא גם בוחר לחשוב 

אילו מחשבות, וגם המחשבות הללו נשלחות אליו מלמעלה בהשגחה פרטית.
ונסביר: אם האדם רק יחשוב שהמחשבות נשלחות אליו מלמעלה, הוא יחשוב שהשאלה אם ה' מאיר לו פנים כלל לא קשורה 
אליו. ה' בוחר האם להאיר לו פנים או לא, וזהו מצב נתון שאינו תלוי כלל בבחירתו של האדם. אם האדם רק יחשוב שהמחשבות 

הן מחשבות שהוא בוחר לחשוב, והן לא נשלחות אליו מלמעלה - הוא יחשוב שה' כלל לא מגיב לבחירות שלו.
זאת משום שכל קשר הוא דו-סטרי: רק אם האדם יחשוב שהבחירה שלו אילו מחשבות לחשוב היא תגובה לבחירה של ה' האם 
להאיר פניו או לא, והבחירה של ה' להאיר לו פנים היא תגובה לבחירה שלו אילו מחשבות לחשוב – יווצר קשר, והוא יוכל לחוש 
את הנוכחות של ה' ואת הקשר איתו. כלומר, האדם צריך לשים לב שבמחשבה שלו מתגלית גם הבחירה שלו וגם הבחירה של 

ה' איך להגיב לה.

21. עליו דובר במאמר הקודם.

22. ג, ג במהדורת ליברמן.

23. לד:



התג
ו
בה של


 
ה’
לקשר א 



תי

ו

-14-

כאן  מלמעלה.  אליו  מגיעות  ה’  עם  בקשר  האדם  של  שהמחשבות  ראינו  קודם 
אנו רואים שגם דיבורי התפילה, שבהם האדם מוציא את המחשבות - מגיעים אליו 

מלמעלה. ועל פי המחשבות והדיבורים שלו האדם יכול לדעת אם ה’ נענה לו.

כמובן, בשביל לדעת מתוך התפילה אם הבקשה של האדם מתמלאת - צריך להיות 
צדיק גדול כרבי חנינא בן דוסא. אבל לחוש אם ה’ מאיר פניו לאדם בתפילה או לא – 
כל אחד יכול להרגיש בתפילתו. אם האדם מרגיש שהתפילה יוצאת מהלב, זה מראה 
שיחה  כמו  שלו, ממש  הנוכחות  את  לחוש  יוכל  ורוצה שהאדם  פניו,  את  מאיר  שה’ 
שהתפילה  מרגיש  האדם  אם  אבל  הזולת.  של  הנוכחות  את  האדם  חש  בה  אנושית 
כבדה וקשה, זה מראה שה’ לא מאיר פניו, ולא מגלה לאדם את נוכחותו, וזו הסיבה 

שקשה לו להתפלל. 

שהוא  שמספיק  חושב  האדם  לפעמים  האדם.  בציפיית  תלויה  ה’  של  התשובה 
מצידו יתפלל. הוא כלל לא מצפה, ולא יודע שעליו לצפות, לחוש את נוכחות ה’ ואת 
הארת פניו. הוא לא מצפה שתהיה לו ‘הארת המוחין’ בתפילה. במקרה כזה, כאשר אין 
‘אתערותא דלתתא’, יכול להיות שלא תהיה גם ‘אתערותא דלעילא’, וגם אם כן תהיה 
‘אתערותא דלעילא’ והארת פני ה’ – האדם כלל לא ישים לב אליה, משום שהוא לא 

פתוח אליה.

בתפילתו,  לאדם  פניו  מאיר  וה’  דלעילא’  ‘אתערותא  ישנה  לפעמים  מכך,  יתירה 
זו היא היענות של ה’ לתפילתו. האדם  והאדם חש אותה אךלא מודע לכך שהארה 
רוצה שתהיה לו הארה בתפילה, אבל חושב שהוא זה שמייצר אותה על ידי מאמציו 
להתפלל בכוונה וכדומה. הוא לא מייחס את ההארה להיענות של ה’ אלא ליכולת שלו 
להתפלל טוב. זו הסיבה שעל האדם לתת צדקה לפני התפילה24 - הצדקה מסייעת לו 
לשים לב לכך שההיענות של ה’ היא צדקה שה’ עושה איתו, ולבקש מה’ שיעשה איתו 

צדקה וחסד ויענה לתפילה שלו.

חשוב לשים לב שלאדם המתפלל יש שני סוגי מחשבות – יש את המחשבות שלו 
על  בתגובה למחשבותיו.  חושב  ה’  חושב מה  הוא  בהן  ויש את המחשבות  בתפילה, 
האדם להתייחס לסוג המחשבות השני כתגובה של ה’ אליו. מעבר לכך, כהקדמה לסוג 
המחשבות השני, על האדם לחשוב שה’ מאוד רוצה את התפילה שלו, ומתוך הבנה 

זאת לחשוב ‘מה ה’ חושב על המחשבות שיש לי’ בתפילה?’.

את  רוצה  מאוד  ה’  להתפלל.  וחשק  כח  לו  שאין  מרגיש  האדם  לפעמים  למשל, 
התפילה של האדם והיא מאוד יקרה בעיניו. אם כן, מה ה’ חושב על כך שלאדם אין כח 
להתפלל? אפשרות אחת היא שה’ מאוכזב ממנו. אפשרות שניה היא שה’ מאוד רוצה 
את התפילה שלו למרות שאין לו כח להתפלל. בין אם האדם חושב כך, ובין אם האדם 
חושב כך - המחשבה שעלתה לו לראש היא התגובה של ה’ לכך שאין לו כח להתפלל.

אליו  ה’  של  ההתייחסות  על  שלו  שהמחשבות  חושב  האדם  אם  גם  מכך,  יתירה 
נמצאות רק אצלו במחשבה, והן לא תגובה של ה’ – גם המחשבה הזו היא תגובה של ה’ 

24. שו"ע או"ח צב, י



התג
ו
בה של


 
ה’
לקשר א 



תי

ו

-15-

אליו. שהרי פשוט שהמחשבות שיש לאדם נשלחות אליו מלמעלה בהשגחה פרטית, 
בפרט המחשבות על הקב"ה. כאשר האדם חושב שהמחשבות שלו על ההתייחסות של 
ה’ הן לא תגובה של ה’ מלמעלה אלא מחשבות שלו, ראוי שיחשוב שהמחשבות הללו 

הן תוצאה של חטאים או ריחוק שיש לו מה’, וזה עצמו יכול לעורר אותו להתפלל25.

למחשבות  ה’  של  ההתייחסות  מהי  מחשבות  הרבה  לאדם  להיות  יכולות  כמובן, 
לכל אחת מהמחשבות  להתייחס  עצמו  את  להרגיל  ועליו  בתפילתו,  אצלו  שעוברות 

הללו כתגובה של ה’ אליו.

25. ראה תניא פרק כח, שכאשר האדם לא מצליח להיפטר ממחשבות זרות בתפילה, עליו להתחנן לה' שיעזור לו:

ואם יקשה לו להסירם מדעתו )את המחשבות הזרות( מפני שטורדים דעתו מאד בחזקה, אזי ישפיל נפשו לה', ויתחנן לו יתברך 
במחשבתו לרחם עליו ברחמיו המרובים, כרחם אב על בנים הנמשכים ממוחו, וככה ירחם ה' על נפשו הנמשכת מאתו 

יתברך, להצילה ממים הזדונים, ולמענו יעשה כי חלק ה' ממש עמו.

האדם היה רוצה להרגיש שה' מגיב לו, אבל בפועל הוא מרגיש שהמחשבות שעוברות אצלו הן מחשבות שלו, ולא תגובה של 
ה'. כאשר האדם מרגיש כך עליו להתפלל עוד יותר לה' שיאיר לו את פניו )כלומר, חלק מהמחשבות הזרות שהאדם רוצה להיפטר מהן, זו המחשבה 

שהמחשבות שעוברות אצלו הן מחשבות שלו ולא תגובה של ה'(.



תור

ה
 שבעל פהאנחנ





ו
 נותני התור







ה

-16-

 תורה שבעל פה
אנחנו נותני התורה

 הרעב של רבי עקיבא “לשמוע את דברי ה’" היה מאוד גדול, מכח הרעב הזה רבי 
עקיבא פיתח את כל התורה שבעל פה26. היום כבר אין לנו נבואה ובכל זאת אנחנו 
אומרים שיש לנו תורה שבעל פה. זאת אומרת שבמשך הרבה דורות הקב״ה נתן תורה 

וכעת אנחנו אלה שנותנים תורה. וכמו שרואים במימרא אחרת של רבי עקיבא27:

כל אתים שבתורה.  דורש  היה  נחמיה העמסוני  לה  ואמרי  שמעון העמסוני 
כיון שהגיע ל’את ה׳ א-להיך תירא’ - פירש. אמרו לו תלמידיו: רבי, כל אתים 
שבתורה שדרשת מה תהא עליהן? אמר להם: כשם שקיבלתי שכר על הדרישה 
כך אני מקבל שכר על הפרישה. עד שבא רבי עקיבא ודרש: ‘את ה׳ אלהיך 

תירא’ – לרבות תלמידי חכמים.

כשרבי עקיבא לומד מהמילים “את הוי' א-להיך" שצריך לירא מתלמיד חכם, הוא 
נחשב  כאן  דרכו. התלמיד חכם  כמי שהקב״ה מתגלה  בעצם מתייחס לתלמיד חכם 
טפל28 לקב"ה וחלק ממנו, כלומר – הוא לא נחשב לחלק ממקבלי התורה אלא לחלק 

מנותן התורה29, כשתלמיד חכם אומר תורה שבעל פה הוא בעצם נותן תורה30.

26. דבר שגור הוא בספה"ק שרבי עקיבא הוא במובן מסויים המייסד של התורה שבע"פ, כך מסביר אדמו"ר הזקן )תו"א בראשית ו, ג( 
את דברי הגמרא במנחות )כט:( שר"ע היה דורש על כל קוץ וקוץ תילי תילים של הלכות )שהכוונה שחידש את התושבע"פ שעל ידה ניתן לדרוש 
תלי תילים של הלכות(. ומתאים לדברי חז"ל )סנהדרין פו.( "סתם מתניתין רבי מאיר סתם תוספתא רבי נחמיה סתם ספרא רבי יהודה סתם 

ספרי רבי שמעון וכולהו אליבא דרבי עקיבא". והארכנו בכמה מקומות להסביר מה השתנה בלימוד התורה מזמן רבי עקיבא.

27. מובא בפסחים כב: ועוד.

28. ]א.ה. נראה שהדרשה כאן היא מכך ש"את הוי'" פירושו כמו "את מי שטפל להוי'" )כמו שדרשו בכמה מקומות, כמו ברכות לו: לגבי "ערלתו 
את פריו" ועוד, וגם דרשה זו עצמה של "את הוי' אלקיך תירא" הגמרא הביאה בהקשר לדרשת הפסוק "את בשרו" שדרשו "את הטפל לבשרו"(, וכמו שהסביר רש"י )סוכה ו. 

ד"ה "את הטפל"( שטפל היינו דבוק[.

29. כמו שהגמרא )ירושלמי חגיגה ב, ה( אומרת על ר׳ יהושע ור׳ אליעזר שהיו עוסקים בתורה ״והיו הדברים שמחים כנתינתן מסיני״, 
שהלשון שם היא "נתינתן" ולא "קבלתן". וראה בלקוטי תורה דרושים לשמ"ע פא, ג לגבי מה שמברכים "נותן התורה" בלשון 

הווה.

30. וראה על כך באריכות בחוברת "ממנו תצא תורה".



תור

ה
 שבעל פהאנחנ





ו
 נותני התור







ה

-17-

לכן, כמו שצריך לירא מהקב״ה כך צריך לירא מתלמיד חכם, ואם אתה ירא מתלמיד 
חכם אתה בעצם ירא מהקב״ה. ה’ מתגלה דרך תלמידי החכמים, וכמו שהיראה כלפי 
הקב״ה צריכה להיות עד אין סוף, כך גם היראה מתלמידי חכמים צריכה להיות עד אין 
סוף,. לכן הדרשה הזאת של רבי עקיבא היא חידוש מאוד נועז, עד ששמעון העמסוני 
לירא  צורך  שיש  להיות  שיכול  לו  מסתבר  היה  לא  כך,  ללמוד  מוכן  היה  ולא  פירש 

מתלמידי חכמים עד כדי כך, אך כך רבי עקיבא דרש31.

להדבק בשכינה

לדבוקי  אפשר  וכי  ד(  ד,  )דברים  היום"  כולכם  חיים  אלהיכם  בה’  הדבקים  ואתם 
בשכינה, והכתיב “כי ה’ אלהיך אש אוכלה" )שם כד( אלא כל המשיא בתו לתלמיד 
חכם והעושה פרקמטיא לתלמידי חכמים והמהנה תלמידי חכמים מנכסיו מעלה 
ה’  את  “לאהבה  אומר  אתה  בדבר  כיוצא  בשכינה.  מדבק  כאילו  הכתוב  עליו 
וכי אפשר לאדם לידבק בשכינה, אלא כל המשיא  ל, כ(  )שם  אלהיך ולדבקה בו" 
בתו לתלמיד חכם והעושה פרקמטיא לתלמידי חכמים והמהנה תלמידי חכמים 

מנכסיו מעלה עליו הכתוב כאילו מדבק בשכינה32.

הגמרא הזאת מאוד פלאית. ראשית, עצם השאלה כאן מאוד תמוהה – הקב״ה 
להיות  יכול  לא  ‘זה  ואומרים  באים  פתאום  וחז״ל  בו״  ״לדבקה  אותנו  מצווה 
כפשוטו, אי אפשר לקיים את זה’ לא מצאנו בחז"ל קושיות כאלה. שנית – הגמרא 
כאן בעצם אומרת שמי שדבק בתלמידי חכמים מקיים בכך מצוות “ולדבקה בו", 
קשה  יותר  כאן  התירוץ  לדבוק!  צריך  ובו  הקב"ה  הוא  חכם  שהתלמיד  כלומר 
מהקושיא – הקושיא היתה שאי אפשר להדבק בשכינה, והתירוץ הוא שהתלמיד 
חכם הוא בעצמו השכינה – אם להדבק בשכינה אי אפשר, איך אפשר להיות 

בעצמה?! השכינה 

הסבר הדברים הוא, שאמנם המחשבה הפשוטה שלנו היא שאין לנו אפשרות 
להידבק בשכינה, אבל הקב"ה בציוויו “ולדבקה בו" מלמד אותנו שהוא בעל הבית 
“וכי  הגמרא  שאלת  זה,  לפי  בו33.  להידבק  יכולים  בהחלט  שאנחנו  קובע  והוא 
אפשר לאדם להידבק בשכינה?" לא טוענת שלא ניתן לקיים את המצווה, אלא 
הגיוני  משהו  לא  הוא  הזו  המצווה  שקיום  ליבנו  תשומת  את  להסב  באה  היא 
וטבעי; וממילא, לא האדם הוא שמייצר את הדבקות הזו בה’ – אלא רק הקב"ה.34.

31. כמו שהגמרא מתארת, מכל אותם ׳אתים׳ שהיה דורש שמעון העמסוני לא היה נשאר כלום אם לא היה בא רבי עקיבא. 
ה׳אתים׳ שכן נשארו הם רק בזכות ״את ה׳ אלקיך תירא״ שדרש ר׳ עקיבא.

32. כתובות קיא:

33. לאמיתו של דבר "אין עוד מלבדו" וכל העולם הוא לא דבר שנוסף על ה', וכמו שכתב הרמב"ם )יסוה"ת ה, י( "נמצאת אתה אומר 
הוא היודע והוא הידוע והוא הדעה עצמה הכל אחד", אלא שכפי שממשיך הרמב"ם שם "דבר זה אין כח בפה לאומרו ולא באוזן 
לשמעו ולא בלב האדם להכירו על בוריו". אך יהודים הם "חלק אלוק ממעל ממש" )תחילת פרק ב' בתניא(, כיון שהם גם יודעים זאת. 
ה' נתן לנו במתנה את היכולת להסתכל על עצמנו בצורת ההסתכלות שלו. הוא כתב בתורה איך הוא מסתכל עלינו, ונתן לנו שכל 
ויכולת לחשוב על כך. ה' רוצה להיות איתנו בקשר, ולכן הוא נתן לנו במתנה את היכולת להסתכל על הקשר איתו כפי שהוא 

מסתכל עליו )ראה על כך בהרחבה בספר 'נהלך ברגש' עמ' 22-25(.

34. ]א.ה. ונראה שמשום כך הגמרא הקדימה לדרוש קודם את הפסוק "ואתם הדבקים" שלא מצוה לעשות משהו אלא בא לתאר 
את המציאות, שאנחנו דבקים בה', ולאחר שהסיקה שזה לא תלוי בנו היא באה לדרוש זאת על הפסוק שמדבר על אופן קיום 



תור

ה
 שבעל פהאנחנ





ו
 נותני התור







ה

-18-

עד  מבין  לא  בשכינה,  להידבק  אפשרות  אין  שמצידנו  לב  שם  שלא  מי 
כמה הקב"ה מסתכל עלינו כחלק ממנו ממש, פשוטו כמשמעו, אלא סבור 
שהדבקות בה’ אינה כפשוטה עד כדי כך. רק תלמידי חכמים ששואלים את 
השאלה הזו ושמים לב שזה בכלל לא הגיוני, מבינים עד כמה אנחנו באמת 
דבוקים בה’. לכן, כדי שהדבקות שלנו בה’ תהיה אמיתית, ומתוך הכרה בפלאיות 
שלה, עלינו להידבק בתלמידי חכמים, שהם אלו שמלמדים אותנו לשים לב עד 

כמה הדבקות שלנו בה’ היא בעצם שה’ מדביק אותנו אליו.

בדרך כלל חושבים שלימוד תורה הוא ניסיון לחשוב מה הקב"ה אמר ובכך בעצם 
לקבל יותר טוב את התורה, אך לאמיתו של דבר כשאדם לומד תורה הוא מחליט מה 
הקב"ה אומר ובכך הוא בעצם נותן תורה ולא מקבל.35 בלימוד תורה – בשונה מלימוד 
ומה  – האדם מחדש את התורה  בו האדם מנסה להבין את המציאות הקיימת  מדע 
שהוא חושב זה התורה, כמו שחז"ל אומרים36 “כל תלמיד חכם שיושב בינו לבין עצמו 

וקורא ושונה, הקב"ה יושב כנגדו וקורא ושונה עמו37".

כאשר אדם לומד דיני ממונות או הלכות שבת ופוסק הלכה – יש בכך חידוש עצום. 
האדם בא ואומר “הקב״ה אומר כך וכך", מניין לו? הרי הוא לא נביא, איך הוא יודע? כל 
ילד קטן שלומד תורה בחיידר בעצם אומר מה ה’ רוצה, מניין לו? אולי אנחנו רגילים 
לכך אז אנחנו לא קולטים את גודל החידוש, אך העובדה שאפשר ללמוד את התורה 

שבעל פה ולחדש חידושים היא באמת חידוש עצום.

היראה בלימוד תורה

לבוא  חוצפה  זה ממש  המוות38.  זה באמת סם  להתייהר  כדי  תורה  לומד  אני  אם 
ולהגיד מה צריך לעשות, וכי אתה בעל הבית על הקב"ה?! אתה יכול לדבר בשמו?! 
מי אתה בכלל?! זה איום ונורא. אך אם אתה ירא שמים אתה אמנם מבין שזה חוצפה 
גדולה אבל גם אומר לעצמך – ‘מה אני יכול לעשות? באמת חשבתי שאני לא אמור 
ללמוד תורה, זה לא הגיוני שאני אוכל ללמוד תורה, חשבתי שאי אפשר לידבק בשכינה, 

אבל הקב"ה אמר שכן, אז בסדר, אנחנו עושים מה שהוא אמר לנו, הקב"ה ניצח".

המצווה[.

35. ראה לדוג' בשטמ"ק ב"ק נ. בד"ה "יכשל בו זרעו", ובתוס' הרא"ש ר"ה טז. בד"ה "בפסח על התבואה", דעת זקנים על במדבר 
יב, ז ]א.ה. מקורות אלו הובאו ונתבארו בהרחבה בחוברת "מתקדמים יחד" ח"ב[.

36. תנא דבי אליהו רבא פרשה יח, וכעי"ז בכמה מקומות.

יגיע  יעשה עבודת מחקר מה רב אשי אמר בנושא מסוים, גם אם הוא  ]כך הוא גדר המצוה: אם חוקר היסטורי לדוגמא   .37
למסקנות נכונות, בכל זאת כל עוד הוא לא חושב שהקב"ה "חותם" על מה שהוא אומר, כל עוד הוא מתייחס אל דבריו כאל 
מחשבות שלו בעלמא ולא כאל דיבור בשם ה' – אין לזה שום דין של לימוד תורה, לא מברכים על זה ברכת התורה, מותר לדבר 
על זה במבואות מטונפות, ומה שהוא כתב אינו טעון גניזה. לעומת זאת אם ילד קטן שלא מבין הרבה ישב ברצינות ובאמת ינסה 
לחשוב מה כוונת רב אשי, ויעשה זאת מתוך כוונה לקיים בזה את מה שה' ציווה אותנו ללמוד תורה, ומתוך אמונה שה' רוצה 
שהוא יחשוב בתורה ויאמר מה שנראה לו – אף שהמסקנות שלו בוודאות לא נכונות במציאות, בכל זאת אם מצידו הוא באמת 

חושב את מה שהוא אומר אז מה שהוא לומד נחשב דברי תורה לכל דבר ועניין[.

38. תענית ז. ובתוס' שם ד"ה "וכל".



תור

ה
 שבעל פהאנחנ





ו
 נותני התור







ה

-19-

ככל שיש יותר יראה כך הקב"ה נמצא יותר בתורה39, מבחינה מסוימת היראה היא 
התורה בעצמה40, ככל שאני מבין יותר שבאמת ה’ מדבר פה זה עצמו גורם לכך שה’ 

נמצא בתוך זה.

39. ראה בסו"פ כג בתניא. וראה במאמר "ממה פוחד יצחק אבינו" שנדפס בגליון מעמקים מס' 70

40. כמו שהגמרא אומרת )שבת כג:( שמי שירא מתלמידי חכמים הוא בעצמו יהיה תלמיד חכם.



חגיגת י"ט כסלועל היכולת












לדבר בעניי 






נ
 אלוקותי




-20-

 חגיגת י"ט כסלו
על היכולת לדבר בענייני אלוקות

י״ט כסלו הוא יום מיוחד בו חסידי חב״ד החליטו לחגוג את היכולת לדבר בענייני 
אלוקות41, וקבעו את היום הזה כיום שמכוחו אפשר להגיד שיש אלוקות בתוך המציאות 

הנמוכה שבה אנו חיים. יש סיפור מאוד יסודי בהקשר הזה42, נספר אותו בקצרה: 

 כשהמגיד ממעזריטש הסתלק43 עשו התלמידים הגרלה מי יזכה בטהרת כל 
אבר בגופו הקדוש. אדמו"ר הזקן זכה בטהרת הראש, וכך הוא כותב: "נרעדתי 
חלישות  והרגשתי  ח"ו,  והקטרוג  הדין  מאימת  ונפחדתי  הזכות  מגודל  אז 
הדעת ביראה ופחד מחברי44", ובעודו דואג הוא נזכר שפעם הרב המגיד קרא 

לו וביקש ממנו שיספר לו מה התרחש בזמן שהוא ישן.

אדמו"ר הזקן סיפר שבאותו זמן שהרב המגיד ישן, רבי פנחס מקוריץ, תלמיד 
הבעש"ט וחברו של הרב המגיד, הגיע לחצר בית המדרש ומצא שני דפים של 
כללי, התנגד  היום. באופן  לרוח  דברי תורה מהרב המגיד מתגוללים בחצר 
רבי פנחס לשיטת המגיד לדבר סתרי תורה בפרסום, וכשהוא ראה את הדפים 

האלה הוא הקפיד על כך45.

אדמו"ר הזקן אמר לרב המגיד, שכדי להסיר את הקפידא של רבי פנחס, הוא 
אמרו שהתרופה  והרופאים  חולה,  מאוד  המלך שהיה  בן  על  לו משל  סיפר 
המלך,  בכתר  שיש  יקרה  הכי  האבן  את  לקחת  היא  לעזור  שיכולה  היחידה 

41. יט כסלו חל בסמוך לחג החנוכה, שעניינו הוא חגיגה של התושבע"פ, וכמו שיתבאר בחלקה השני של החוברת.

42. מובא במגיד דבריו ליעקב, הוספות, אמרות קדש רמו.

43. הסתלקות המגיד קרתה גם היא בי"ט כסלו.

44. קשור ליראה שדיברנו עליה קודם.

45. הקב"ה זימן שלביקורת של רבי פנחס יהיה על מה לחול.



חגיגת י"ט כסלועל היכולת












לדבר בעניי 






נ
 אלוקותי




-21-

לשחוק אותה במים ולתת לילד לשתות46.  בינתיים, בזמן שהתעכבו עם זה, 
המצב של בן המלך התדרדר עד כדי כך שהרופאים אמרו שגם אם ישפכו את 
מי הרפואה לתוך פיו, ספק אם הוא יקבל אותם, ויכול להיות שהאבן היקרה 
מכתר המלך תלך לאיבוד בלי תועלת. כשהמלך שמע את ההתלבטות הוא 
"יקר הוא כתר  רק ספק, באמרו  אמר שיעשו מיד את הרפואה אפילו שזה 
היקרה  והאבן  לנושאו,  נעלה  וכבוד  לעושיה  תפארת  עטרת  שהוא  המלכות 
היא נזר העטרה המכתירה, אבל כל זה הוא כאין וכאפס לגבי מהותו ועצמותו 
של בן המלך אשר כדאי שישחקו את האבן היקרה אפילו על הספק, פן ואולי 
תגיע טפה אחת לתוך פיו של בן המלך וירפא מחליו". כשסיים אדמו"ר הזקן 
לספר את המשל אמר לו רבי פנחס: "צדקת בדבריך, והוא לימוד זכות על 

השיטה לומר דברי תורה ברבים, ואשרי הרב שיש לו תלמידים כאלו".

כשאדמו"ר הזקן סיפר את כל זה לרב המגיד, ענה לו הרב המגיד: "הצלתני, 
כי בשנתי ראיתי קטרוג גדול ר"ל עלי ועל כל תורת מורי הבעש"ט, ובין כך 
וזכיתני ואת תורתי  ראיתי אותך עומד וטוען ומלמד זכות ודבריך נתקבלו 

ותורת מורנו הבעש"ט".

אחר שאדמו"ר הזקן נזכר בכל זה הוא הבין שבזכות הסיפור הזה הוא זכה 
בטהרת הראש, אמנם בסופו של דבר, מרוב יראה, אדמו"ר הזקן הציע שהרב 

המגיד יטבול את עצמו וכך הוה47.

הוא  הכתר  ישראל,  עם  אנחנו,  הוא  המלך  בן  הקב״ה,  הוא  המלך  ברור:  הנמשל 
התורה והאבן היקרה שבכתר אלו רזי התורה. מהי מחלת בן המלך? ניתן לומר שבן 
המלך נהיה חולה מכך שהוא מרגיש שהוא לא מעניין את המלך. מעניינת את המלך רק 
ה’קריירה’ שלו – להיות מלך. כלומר, בן המלך חלה דווקא בגלל שיש לאבא את האבן 
הזו, שיש לו עיסוקים שנראים יותר חשובים מבנו. האבן מרפאת את הבן לא בדרך של 
רפואה רגילה אלא בדרך של סגולה  – השחיקה שלה והנתינה לבן לשתות ממימיה 
גורמת לבן המלך להרגיש שהוא יותר חשוב מהמלוכה ושהמלך מוכן לוותר על הכל 

כדי שהוא יחיה, ובכך הוא מתרפא ממחלתו.

ה’מוכרת’  ליהדות  שאין  הייתה  התחושה  בה  ההשכלה,  בתקופת  חי  המגיד  הרב 
מספיק כוח להחיות את עם ישראל. בן המלך חולה ונוטה למות – עם ישראל הולך 
לאבד את החיות שיש לו מהקשר עם ה’ ולטבוע בעולם הזה. חכמי המלך מתלבטים 
כמה לגלות מהיופי של האבן וכביכול לבזבז אותה ולזלזל בה, וההתלבטות והעיכוב 
גורמים למצבו של בן המלך להחמיר, עד כדי כך שספק אם סודות התורה עדיין יצליחו 
קיבול  כלי  להיות  שיכול  מי  נותר  אם  ספק   – אותם  ולעורר  לנשמות  להיכנס  בכלל 

לסודות התורה.

הרופאים )שהתקשו למצוא תרופה( מסתכלים על המלך כאדם גדול וחושבים שהבן סתם 
מטריד את מנוחתו במקום שיהיה עסוק בדברים חשובים. אך בן המלך, שלא מסוגל 

46. ראה רשב"ם בב"ב קמו. בד"ה "מאן לימא לן דלא שחיקי ליה מרגניתא".

47. כך מובא בספר 'בית רבי'.



חגיגת י"ט כסלועל היכולת












לדבר בעניי 






נ
 אלוקותי




-22-

להתרפא בלי ששוחקים עבורו את האבן בכתר המלך, אומר ‘רק המלכות, מצד עצמה, 
לא מעניינת אותי, אני רוצה את עצם המלך’ הוא רוצה שיִשְׁחקו את האבן ויגרמו לכך 
האבן  את  מי שאומר שצריך להשאיר  בתוכו.  להכיל  יכול  שהיא תהיה משהו שהוא 
אומר  בעצם  המלך,  בן  של  החיים  חשבון  על  יבוא  זה  אם  גם  שלה  המקורי  בגודל 
שהמלך חשוב בגלל המלכות שלו, בגלל ההתפשטות שלו, בגלל הכבוד וההדר שלו, 

ולא בגלל העצם שלו, אך בן המלך קשור לעצם המלך.

בלי שבן המלך יגיד לשחוק את האבן היקרה, אפשר היה לחשוב שחשיבותו של 
המלך נובעת מכתר המלכות שבראשו, אך בכך שבן המלך רוצה שישחקו בשבילו את 
האבן הכי חשובה בכתר הוא בעצם אומר שהמלך מייצר את החשיבות של הכתר ולא 
‘אנשים  אומר  הוא  הכתר,  את  לכן המלך מסכים לשחוק  את חשיבות המלך.  הכתר 
חושבים שהכתר עושה אותי מלך, ואני אומר כמו הבן שלי – שאני הוא זה שעושה את 

הכתרבי.

במשל זה עשוי להיראות חידוש, משום שהרבה פעמים לוקחים בן אדם למינוי שלא 
מתאים לו, ובזכות המינוי הוא נהיה כזה, ובמקרה כזה באמת הכתר גורם לחשיבות של 
המלך ולא להיפך. אבל אז לא מדובר במלך אמיתי. מלך אמיתי הוא מישהו שהעצם 
שלו מייצר את המלכות ולא המלכות מייצרת אותו48. את זה מגלה הבן של המלך – 
השרים מרגישים שהמלך גדול בגלל שהוא שולט על מדינה גדולה, אבל בן המלך אומר 

שכל המדינה אינה כלום בשביל המלך, ולהיפך, המלך הוא זה שמייצר את המדינה.

צד  על  התורה  רזי  את  ו’יורידו’  האבן  את  שישחקו  מוכן  הקב"ה  דבר  של  בסופו 
הספק שאולי יכנס קצת לפיו של בן המלך והוא יחיה. מה שמרפא את הילד זה דווקא 
שישחקו את הרזי תורה אף שהם הדבר היקר ביותר, ויהפכו אותם למשהו זול שאנחנו 

יכולים להבין.

איך זה מתבטא אצלנו? לדוגמא: אם אני לומד על המושג ״שעשועי המלך בעצמותו49״ 
שאומר שהקב״ה יכול לענג את עצמו, כלל לא ברור מה זה עשה ליראת שמים שלי, 
אולי קלקלתי. הדיבור על העצמות מקטין את כל סדר ההשתלשלות ו’שוחק’ בעצם 

48. ]הערה קצרה כדי להבין עניינו של "עצם המלך": בשטחיות אפשר לחשוב שההגדרה של "מלך" היא 'מי ששולט על העם', אך 
זה לא מדוייק, זה אמנם נפק"מ מכך שהוא מלך שכתוצאה מכך יש לו יכולת שלטון וכפיה אך אין זה עצם הגדרת המלך, שהרי 
אם אחד, שהוא לא מלך בעצם, מתחיל לשלוט על אחרים – הוא סתם שודד וגזלן. וכמו שכתב הרמב"ם )הל' גזלה ה, יח( "במה דברים 
אמורים ]שדין המלך דין הוא ואינו כגזלן[ במלך שמטבעו יוצא באותן הארצות שהרי הסכימו עליו בני אותה הארץ וסמכה דעתן 
שהוא אדוניהם והם לו עבדים אבל אם אין מטבעו יוצא הרי הוא כגזלן בעל זרוע וכמו חבורת ליסטים המזויינין שאין דיניהן דין 

וכן מלך זה וכל עבדיו כגזלן לכל דבר". 
א"כ, מה שמגדיר את המלך כמלך הוא לא היכולת לשלוט על המדינה אלא זה ש"הסכימו עליו בני אותה הארץ וסמכה דעתן 
שהוא אדוניהם והם לו עבדים", כלומר שהם מתייחסים אליו כאילו הם הרכוש שלו והוא הבעלים שלהם. מלך הוא אחד כזה 
שהאישיות שלו עומדת בפני עצמה וכל השאר בטלים אליו וחלק ממנו. ההלכה אומרת שצריך להשתחוות לפני המלך בפישוט 
ידיים ורגליים )רמב"ם מלכים ב, ה(, ההשתחוואה באה להגיד "הרי אנחנו חשובים כמתים אם לא תרים אותנו". אם עצם החיים תלויים 
במלך פירושו של דבר שכל המדינה מסתובבת סביב המלך ונערכת ביחס אליו, מה שהוא קובע כחשוב נהיה חשוב ומה שהוא 
קובע כלא חשוב נהיה לא חשוב )וכך הוא נותן תוקף וחשיבות למטבעות(, לכן מבחינה מסוימת אפשר לומר שהוא מייצר את כל המלכות[.

49. ביטוי מספר 'עמק המלך', שמוסבר רבות בחסידות.



חגיגת י"ט כסלועל היכולת












לדבר בעניי 






נ
 אלוקותי




-23-

את כל תורת הקבלה. הרי אלו סודות שלא מדברים עליהם! אבל אנחנו מדברים מזה 
והופכים את זה למשהו פשוט50 ולפעמים נראה ש’הדפים מתעופפים באוויר'51.

יוצא  – הרי אני  וקשור למלך עצמו  בן מלך  נגלה אני חש  ולומד  יושב  גם כשאני 
ולכן אני לומד תורה – אבל מה שאני עושה זה לדון על  מנקודת הנחה שיש קב"ה 
על המלך  ולא  על המדינה  על ההתפשטות של המלך  רק  דן  אני  כלומר,  המציאות, 
בעצמו. לא רק בדיני ממונות ובמצוות שבין אדם לחבירו )שבהם המציאות היא זאת שגם מזקיקה 
אותי לדון( זה כך, אלא אף במצוות שבין אדם למקום כמו שבת וכדומה, הדיון קשור תמיד 

לפרטים במציאות. אמנם אני מדבר על מה ה’ רוצה מהמציאות ולא על המציאות מצד 
עצמה, אך סוף סוף אני עסוק בו במה שנראה לי במציאות ובמה שנראה לי שה’ נתן 
בתורה. אך כשאני לומד רזי תורה אני בכלל לא דן על המציאות, אלא רק על הקב"ה 
בעצמו, אני בעצם אומר שכל המלכות היא רק התפשטות של המלך וכל המציאות היא 

רק הגילוי שלו. 

נשים לב שרק את האבן הכי יקרה צריך לשחוק אך לא את שאר האבנים. בנמשל, 
האבן היקרה היא תורת החסידות – העיסוק בקב"ה בעצמו – ושאר האבנים הטובות 
הן שאר חלקי התורה. בשונה מלימוד החסידות, לימוד הגמרא לא גורם לשחיקה – אם 
מישהו לומד גמרא מתוך מחשבה שהוא יכול להיות כמו אחד מהתנאים, האמוראים או 
הראשונים, סימן שהוא פשוט לא קלט את החומר, כי החומר לא בנוי באופן כזה. חוקר 
באוניברסיטה שלא מבין את המשקלים ואת ההיררכיה המובנית בספר בעצם לא קולט 
את ההגיון הפנימי של הספר. אפילו כשלומדים קבלה ודנים בכתבי האר"י אף אחד לא 
מעלה בדעתו שהוא כמו האר"י ושהוא יכול לחלוק עליו, לומדים את מה שכתוב ולא 
ממציאים. אבל כשמדברים על הקב"ה בעצמו, שם כבר לא שייכת שום היררכיה, כל 

אחד אומר את מה שבלבו ואין בזה שום כללים52. 

מדוע המשל שסיפר אדמו"ר הזקן שינה את דעתו של רבי פנחס מקוריץ? קודם לכן 
רבי פנחס חשב שהאנשים שלומדים פנימיות התורה מרגישים שהם עסוקים בעניינים 
הכי חשובים והכי גבוהים. אך אדמו"ר הזקן בעצם אמר לו שגישת הרב המגיד היא 
שפשוט אין ברירה. כלומר, הסיבה ללימוד פנימיות התורה היא משום שאני מרגיש 
שמצבי כל כך ירוד עד שרק הדברים הכי נסתרים יכולים לעזור לי. בגללי האבן הכי 
יקרה של המלך הולכת לאיבוד, ובכל זאת אני עושה את זה כי אני יודע שזה חשוב 

למלך, ושהמלך בעצמו מעדיף שהאבן שלו תלך לאיבוד כדי להציל את בן המלך.

50. וראה על כך עוד בהקדמת הספר 'נהלך ברגש'.

51. לכן במקומות אחרים, שלא כמו אצלנו, לא כל כך מדברים על הקב״ה בצורה כזאת פתוחה, זה לא שייך, ובטח לא על דרשות 
כאלו שלוקחות את הדברים הכי נעלים ועלולות להוזיל אותם. הפחד מלשחוק ולהוזיל את סודות התורה גורם שגם כששומעים 

את מה שאנחנו מדברים לא מצליחים להבין, מתקשים להאמין שמכוונים לכך ברצינות.

52. אמנם אפשר לומר שבמידה מסוימת ברגע ששוחקים את האבן הכי יקרה אז כבר כל הכתר נשחק, אבל בסופו של דבר עיקר 
השחיקה נעשית באבן הכי יקרה.



העזות 


ב
אמירת


 
רזי תורה






-24-

העזות באמירת רזי תורה
קודם53 אמרנו שהתלמיד חכם הוא בעצמו הנותן של התורה, אך המשל שהבאנו 
עכשיו בא להגיד יותר מזה – המשל שהבאנו עכשיו בא להגיד שהתלמיד חכם הוא 
ההמשך של המלך בעצמו ברמה כזאת שלא רק שהוא נותן את חלק הנגלה של התורה 
)שזה כמו החוקים שלו וההתפשטות שלו על העם( אלא הוא נותן גם רזי תורה )שזה כמו האבן הכי יקרה 

שבכתר המלך(. היכולת לתת את רזי התורה מגלה בעצם שהתלמיד חכם הוא ממש חלק 

מהמלך – אם קודם, כשדיברנו על חלק הנגלה של התורה, אמרנו שלכאורה זו חוצפה 
גדולה להגיד מה הקב"ה רוצה, אז לגבי רזי תורה על אחת כמה וכמה, אין גבול לעזות 

ולחוצפה של מה שאנחנו דנים בו.

למדנו54 שככל שאני מרעיב את עצמי יותר כך הקב"ה יותר נמצא בתוכי, וכמו שרבי 
עקיבא דרש בקל וחומר ממי שמרעיב את עצמו כדי לקבל רוח טומאה. אפשר לומר 
והיו  גדולים  יותר  אנשים  היו  מכיון שהם  יותר,  גדול  היה  הרעב  שבדורות הקודמים 
קרובים יותר לזמן הנבואה, אבל יש גם צד הפוך – ככל שעובר הזמן ואין לנו נבואה 
יותר והתשוקה של ה’ לנבא  יותר גדל, וממילא הקל וחומר גדול  הרעב שלנו הרבה 

אותנו יותר גדולה.

הרעב גדל עם השנים: ״לא רעב ללחם ולא צמא למים כי אם לשמוע את דברי ה׳״ 
– אנחנו רוצים לדעת שמה שאנחנו אומרים הוא דברי ה׳, שה’ מדבר כאן. יש לי רעב 
לומר שדברי התורה שאני אומר הם לא רק מה שה׳ נתן לי רשות לדון ולהכריע, אלא 

הם ממש דבר ה׳. כמו שחז"ל אומרים בהקשר לפסוק הזה ״דבר ה’ זו הלכה"55.

כל  אומר  הזקן  כשאדמו"ר  חצופים.  יותר  נהיים  אנחנו  שנה  שבכל  להגיד  אפשר 
מיני דברים בחסידות זה הרבה פחות חידוש ממה שאנחנו מדברים בחסידות, שהרי 

53. במאמר "תורה שבעל פה – אנחנו נותני התורה".

54. במאמר "הרעב לדבר ה' – הפתח לקבל רוח הקדש".

55. שבת קלח:



העזות 


ב
אמירת


 
רזי תורה






-25-

אדמו"ר הזקן היה איש גדול וקדוש, אז יותר קל להבין איך הוא יכל לדבר על הקב"ה, 
אבל ככל שהדורות עוברים והעניין הזה יורד יותר למטה לאנשים יותר פשוטים, וגם 
הם מתחילים לדבר, בשפה שלהם, בענייני אלוקות, זה יותר ויותר הופך להיות משהו 

אנושי פשוט לגמרי.

אפשר אפילו לומר שדווקא בדור שלנו זה נהיה עוד יותר ועוד יותר פשוט בצורה 
יותר חזקה. בדורות הקודמים, כשהרביים היו אומרים מאמרי חסידות הייתה  הרבה 
להם התפשטות הגשמיות לגמרי, הם היו כאילו נעלמים56, זה היה משהו אחר לגמרי 
מאיך שהיו נאמרות השיחות שלהם. אז אמנם אפשר לומר שבאמת היום שכבר אין 
ככל  באמת  עכשיו  אומרים  שאנחנו  מה  לפי  אך  נגמרה,  החסידות  כאלה  מאמרים 

שהדורות יורדים – רזי התורה והחסידות נהיים יותר ויותר פשוטים.

56. מסופר )רשימת דברים( שהרבי הרש״ב שלח פעם את הרבי הריי״ץ )כשהוא היה עוד בחור צעיר( לשליחות וביקשו ממנו להגיד חסידות, 
רועדים  שעות  שמונה  להיות  צריך  מאמר  שאומרים  לפני  אבל  טוב,  שהכל  אמר  הוא  לרש״ב  חזר  כשהוא  מאמר.  אמר  הוא 
״וארכובותיו דא לדא נקשן״ ]במקום אחר מסופר )מובא ב"נפלאות בית דוד" עמ' 287 בשם רבי שמואל מנחם מנדל שניאורסון( שבשבת אחת הרש"ב 
לא אמר מאמר ונימק זאת )בתרגום חופשי( "אני אינני לייבע הויפמן, הוא לוקח הרחת טבק ואומר במשך שלש שעות מאמר חסידות. 

אבל אני, לפני שאני אומר מאמר, אני מזדעזע במשך שמונה שעות, והיום לא היה לי כח להזדעזע"[.



הנב

אה אליה אנו מצפיםו











-26-

הנבואה אליה אנו מצפים
בזמננו כבר “אין חזון נפרץ" ו"עוונותינו גרמו לנו" שלא תשרה עלינו רוח טהרה ותיפסק 
מאיתנו הנבואה. אך לעתיד לבוא, במהרה בימינו, עתידה הנבואה לחזור ולהיות מצויה 
ונפוצה, וכפי שמתנבא הנביא יואל57: “וְהָיָה אַחֲרֵי כֵן אֶשְׁפּוֹךְ אֶת רוּחִי עַל כָּל בָּשָׂר, וְנִבְּאוּ 

בְּנֵיכֶם וּבְנוֹתֵיכֶם, זִקְנֵיכֶם חֲלֹמוֹת יַחֲלֹמוּן, בַּחוּרֵיכֶם חֶזְיֹנוֹת יִרְאוּ".

כיום אין צורך בנביא כדי לדעת מה לעשות

נפרץ,  היה  ה’  כשחזון  הנביאים,  בתקופת  בעבר,  מחכים?  אנו  אליה  הנבואה  מהי 
הקב"ה דיבר איתנו הרבה ותכלית הדיבור היתה כדי שנדע איך לנהוג במציאות; אך 
היום, כדי לדעת איך לנהוג במציאות אין צורך בנבואה, שהרי לצורך כך במשך שנות 
בלי  גם  לעשות  מה  לדעת  יכולים  ואנחנו  הלכה  לנו  ויש  ספרים  המון  נכתבו  הגלות 

הנבואה, וכפי שהארכנו במאמרים הקודמים לגבי התורה שבעל פה.

מדוע אם כן אנו מצפים שהנבואה תחזור אלינו? התשובה היא שאמנם בשביל לדעת 
זקוקים  אנחנו  בתוכנו  תורה, אבל בשביל שהאמונה תחיה  יש  רוצה שנעשה  ה’  מה 
אכתבנה".  לבם  ועל  בקרבם,  תורתי  את  “נתתי  הנביא  ירמיהו  אומר  כך  על  לנבואה. 
אנחנו מצפים לתורה כזו שתהיה בקרבנו ועל ליבנו, ולא רק בספר, וכמו שכתוב “ולא 

ילמדו עוד איש את רעהו ואיש את אחיו... כי כולם ידעו אותי למקטנם ועד גדולם".

נתבונן בפרשת  נמצא בתוכנו,  כיצד הנבואה קשורה לאמונה שה’  על מנת להבין 
נביא השקר:

נבואה שמביאה את דבר ה’

התורה אומרת שאם נביא אומר לעבוד עבודה זרה הוא נביא שקר ואסור להקשיב 
לו. אמנם זה דווקא אם הנביא מנבא נבואה שמכחישה את האמונה הבלעדית בה’. 

57. ג, א



הנב

אה אליה אנו מצפיםו











-27-

אבל אם הנביא אומר לעבור עבירה בהוראת שעה – מותר להקשיב לו וצריך להקשיב 
לו, וכפי שכותב הרמב"ם : “בכל אם יאמר לך הנביא עבור על דברי תורה שמע לו, חוץ 

מעבודת כוכבים. והוא שיהיה הדבר לפי שעה"58.

כשם שנבואה לעבור על דבר ה’ מתחלקת לשני חלקים, הכחשת האמונה והכחשת 
בה’  אמונה  חלקים,  לשני  מתחלקת  ה’  דבר  את  שמביאה  נבואה  כך  פרטית,  מצווה 
ועשיית מצוות פרטיות. כשם שנבואת שקר היא דווקא על האמונה בה’, ולעומת זאת 
אמת  נבואת  גם  כך  נבואת שקר.  דווקא  לאו  היא  פרטית  מצווה  הכחשת  על  נבואה 

עיקרה הוא האמונה בה’, ולא המעשה הפרטי אותו עלינו לעשות.

ידיעת העתיד, נבואה ותמימות

ניתן היה לחשוב שהצורך בנביא הוא על מנת לדעת את העתידות, וכך מהפסוקים 
המדברים על נבואה בפרשת שופטים59 נשמע שהטעם שאנחנו לא צריכים להקשיב 
למעוננים ולקוסמים, הוא כי ה’ יתן לנו במקומם נביא. כלומר שגם אנחנו חוקרים אחר 
העתידות, אלא שאנחנו עושים זאת על ידי נביא ה’ ולא על ידי מעוננים וקוסמים )וכמו 

שרואים בהמשך הפסוקים שם שהדרך לבחון את הנביא היא אם הוא מצליח להגיד את העתיד(. וכך נאמר שם:

אל  אותם  יורש  אתה  האלה אשר  הגוים  כי  א-להיך:  הוי'  עם  תהיה  "תמים 
מעננים ואל קסמים ישמעו, ואתה לא כן נתן לך הוי' א-להיך:  נביא מקרבך 

מאחיך כמני יקים לך הוי' א-להיך, אליו תשמעון."

מצד שני, על הפסוק “תמים תהיה" אומר רש"י: “התהלך עמו בתמימות, ותצפה 
תהיה  ואז  בתמימות,  קבל  עליך  שיבא  מה  כל  אלא  העתידות,  אחר  תחקור  ולא  לו, 
וכלל לא לחקור אחר  ה’ בתמימות  זאת אומרת שעלינו להתהלך עם  ולחלקו",  עמו 
יהיה במקום המעוננים  כן, צריך להבין מדוע התורה אומרת שהנביא  העתידות. אם 

והקוסמים, ומדוע הנביאים אמרו לעם ישראל את העתידות?

מיד לאחר הפסוקים שם נאמר:

 "ככל אשר שאלת מעם הוי' א-להיך בחרב ביום הקהל לאמר, לא אסף לשמע 
את קול הוי' א-להי ואת האש הגדלה הזאת לא אראה עוד ולא אמות: ויאמר 
הוי' אלי היטיבו אשר דברו: נביא אקים להם מקרב אחיהם כמוך ונתתי דברי 

בפיו ודבר אליהם את כל אשר אצונו."

כלומר הנביא נועד על מנת להכניס את מעמד הר סיני למציאות בדורות הבאים, 
ידי  על  כך  בעולם60,  עצמו  את  והנכיח  עצמו  את  הראה  ה’  סיני  הר  שבמעמד  כשם 

הנבואה שבכל דור ה’ מנכיח את עצמו במציאות.

58. יסודי התורה ט, א

59. דברים יח, יג-יח

60. ראה על כך בתחילת הספר "נשיאת הפכים" ובתחילת החוברת "מצוות כיבוד הורים".



הנב

אה אליה אנו מצפיםו











-28-

מה שאנחנו מחפשים בנבואה זה שה’ יגלה את עצמו וינכיח את עצמו במציאות. 
לתוך  ה’  יביא את  אותנו שכל מה שיקרה  לא מחפשים עתידות, אלא מעניין  אנחנו 
המציאות. ה’ רוצה שנדע שהדברים לא קורים סתם אלא הוא זה שעושה אותם, ולכן 
הוא שולח את הנביא. הנביא לא בא לומר מה יקרה, אלא הוא בא לומר שה’ עושה את 

כל מה שקורה, ובכך הוא מנכיח את ה’ במציאות.

האמת היא שכל העולם הוא הדיבורים של ה’, ובעיקר התורה היא הדיבורים של ה’, 
אך אנחנו רוצים שה’ יתגלה ויהיה נוכח בתוך המציאות ובעיקר בתוך התורה, ויכניס 
את עצמו לתוך הדיבורים שלו. כשהנביא מדבר הקב"ה נראה כמו אדם שמדבר עם 
רגש, כאשר אדם מדבר עם רגש, כל המציאות היא רק תפאורה לגילוי הלב שלו. כך 

אנחנו רוצים שה’ יתגלה בעולם ויכניס את עצמו לתוך הדיבורים שלו. 

המעוננים  ואת  בעתיד,  יהיה  מה  עניין  ולקוסמים  למעוננים  שהלכו  האנשים  את 
והקוסמים עצמם עניין שהם יהיו אלו שידעו את העתיד, שיהיו הבעלים על העתיד. 
אבל אותנו לא מעניין לדעת מה העתידות, ולא מעניין להיות הבעלים על העתיד. לא 
בשביל זה אנחנו מחכים לנבואה. אנחנו לא רוצים להשתמש בה’ על מנת לדעת את 
העתיד, אלא לראות איך ה’ נכנס לעולם ונוכח בעולם. זה נקרא ‘תמימות’. אנחנו לא 

רוצים לדעת עתידות, אלא אנחנו רוצים שה’ יגיד את עצמו.

א"כ הנבואה שאנו מצפים שתשוב ותופיע לא אמורה להחליף את התורה. התורה 
אומרת לנו מה לעשות, וממנה אנו לומדים אילו מעשים ה’ רוצה שנעשה. גם כאשר 
הנבואה תשוב ותופיע היא לא תבטל את התורה, ונמשיך ללמוד מהתורה מה עלינו 
היכולת  שהיא  אמונה,  של  נבואה  היא  אליה  משתוקקים  שאנחנו  הנבואה  לעשות. 

לחוש בתוכנו את הנוכחות של ה’61. 

ונבאו בניכם ובנותיכם

לפי האמור עד כאן נסביר את הפסוק “אשפוך את רוחי על כך בשר". לכאורה היה 
צריך לומר “אשפוך את רוחי על כל אדם" או “על כל יהודי" וכדומה, מדוע הפסוק 
מכנה את האנשים, כאשר הם במעלה גדולה כל כך, בכינוי “בשר"? הבשר הוא דומם. 
כוונת הפסוק היא שהנבואה כל כך תרבה ותגדל, עד שהמציאות הדוממת עצמה תגלה 
את ה’ ותהיה מלאה בנוכחות אלוקית. הנבואה תגלה כמה ה’ נוכח במציאות ורוצה 
אותה, וכך המציאות תהפוך ממציאות דוממת שמסתירה את ה’ למציאות חיה שה’ 

נוכח בה.

קודם אמרנו שעיקר הנבואה היא נוכחות ה’ בעולם. אם הנביא אומר משהו שאין 
בו שום נוכחות של ה’ זו כלל לא נבואה. במציאות של היום, העולם נראה לנו ממשי 
והמציאות נראית לנו ממשית, אבל בה’ אנחנו רק מאמינים. בתפיסה הראשונית שלנו, 
שהיא התפיסה הפשוטה של החושים, ה’ לא נוכח במציאות ולא ממשי בה. אם אמונה 

61. בדרך כלל, כשאנשים מחפשים נבואה הם בעצם מחפשים דמיונות, הם מחפשים שפתאום הם יראו כל מיני מראות משונים. 
אך לפי מה שאנחנו אומרים כעת אמנם בודאי שה' ידבר איתנו, אבל מה שהוא ידבר זה על עצמו, כשידברו על מציאות ה' זה 

יהיה כמו נבואה, ירגישו שה' מדבר בתוכם, וכפי שנרחיב יותר בהמשך.



הנב

אה אליה אנו מצפיםו











-29-

זוהי לא האמונה   – בו  זקוקים להאמין  ולכן אנחנו  פירושה משהו שהוא לא ממשי, 
שאנחנו מצפים לה. אנחנו מצפים שה’ יהיה נוכח במציאות, ולא יסתיר את עצמו. ככל 
שה’ נוכח יותר במציאות, כך האמונה מחיה יותר וחודרת את כל הפרטים של החיים, 

וזוהי הנבואה לה אנו מצפים.

בימי  שהיתה  מהנבואה  שונה  מצפים  אנו  לה  שהנבואה  בחסידות62  מוסבר  כך 
בית המקדש הראשון  בזמן  הנביאים שהיו  בימי  וכדומה.  ויחזקאל  ישעיהו  הנביאים 
הנבואה באה כביטוי על-טבעי, שגרמה לנביאים לאבד את החושים, ליפול וכדומה, 
וכפי שאומר הרמב"ם63 “וכולן )כל הנביאים חוץ ממשה רבינו( כשמתנבאים, אבריהן מזדעזעין 

וכח הגוף כשל ועשתנותיהם מתטרפות".

לעומת זאת הנבואה שאנו מצפים לה תהיה טבעית. כשם שברור שיש מציאות, שיש 
אדמה ומים ושמים וכו’, כך, והרבה יותר מכך, תהיה ברורה וגלויה נוכחות ה’ לכל, וגם 

ילדים וילדות יתנבאו בצורה טבעית, בלי שעשתונותיהם יטרפו.

הנבואה שהיתה בזמן בית המקדש הראשון באה לגלות את הנהגת ה’, אך הנבואה 
לה אנו מצפים תגלה את נוכחות ה’ בעצמו. זוהי כוונת הפסוק “אשפוך את רוחי על 
כל בשר, ונבאו בניכם ובנותיכם". המציאות הדוממת עצמה תגלה את ה’, ולכן אפילו 

ילדים וילדות יתנבאו64.

62. תורת חיים בראשית ח"א לה ב, המשך תער"ב ח"ב תתקלו, ובעוד מקומות

63. יסודי התורה ז, ב

64. אפשר לתת לעניין זה דוגמה שהיא אופיינית לחב״ד עם כל החריפות והתקיפות של הרבי: הרבי דיבר על כך שיש נביא בדור 
)ראה דבר מלכות פרשת שופטים ועוד(. מה הנפק״מ מזה שיש נביא? מה הוא אמר בשם ה׳ כשהוא בא ואומר שהוא נביא? התשובה היא 

שלהגיד שיש נביא בדור זה בעצם להגיד שהגיע הקץ, כלומר שאפשר להרגיש שהקב״ה איתנו ממש, שאנחנו ככה צריכים לחיות. 



רז
י
 תורה


– גילוי נוכחו 






ת
ה’ בעולם 





-30-

רזי תורה – גילוי נוכחות ה’ בעולם
אמרנו שככל שהדורות יורדים כך רזי התורה הופכים להיות דברים יותר פשוטים 
ויותר אנושיים, עד שהאנשים הפשוטים ביותר יכולים לדבר על זה. לפי זה נשאלת 

השאלה – אם רזי התורה כל כך גלויים מדוע הם נקראים ‘רזים’?

התשובה היא שאמנם ‘רז’ זה דבר לא גלוי, שאף אחד לא מגלה אותו. אבל זה לא 
עיקר ההגדרה של ‘רז’, אלא זה רק תוצאה מכך שזה ‘רז’. עיקר ההגדרה של ‘רז’ הוא 
דבר שבעצם אי אפשר לגלות אותו, ולא רק שבמקרה לא מגלים אותו. דבר שהוא ‘רז 

בעצם’ הוא רק בין האדם לעצמו והוא לא יכול בכלל להיות גלוי לזולתו65.

חלק הנגלה של התורה זה מה שה’ מדבר עם זולתו, כאילו שיש אותו ויש אותנו 
והוא מדבר איתנו, אך רזי תורה זה מה שה’ מדבר בינו לבין עצמו, הוא אומר שבאמת 
הכל זה הוא, אין לנו מציאות לעצמנו אלא אנחנו רק חלק ממנו וכל המציאות כלולה 

בו.

כל סדר ההשתלשלות שמופיע בכתבי האר״י בא להסביר איך הכל הכל זה בעצם איך 
שהקב״ה בינו לבין עצמו66, וכדברי אדמו"ר הזקן: “שידיעת המציאות מההשתלשלות 
היא ג"כ מצוה רבה ונשאה... כמ"ש וידעת היום והשבות אל לבבך כי הוי’ הוא האלוקים 

בשמים ממעל ועל הארץ מתחת אין עוד67", לכן זה נקרא רזי תורה.

לפי האמור במאמר הקודם, במשל של אדמו"ר הזקן על בן המלך, כל רזי התורה 
בעצם באים לומר68 שבן המלך הוא חלק מהמלך69.

65. לכן חז"ל אומרים שאין מגלים לאדם רזי תורה "אלא אם כן היה חכם ומבין מדעתו" )חגיגה יא:(. 'רזים' הם דבר שהאדם צריך 
להבין מדעתו, ואם הוא לא מבין אותם מעצמו, אי אפשר לגלות לו אותם.

66. ראה בחוברת 'האר"י החי' עמ' 6. וראה עוד ב'שומר אמונים' ויכוח א' סימן לא-לג

67. קונט"א לתניא עמ' 312

68. וראה מה שהוסבר באריכות בגליון מעמקים מס' 66 במאמר "לשאוב רוח הקדש", שעניינה של רוח הקדש היא שלאדם יש 
בהירות שהקב"ה נמצא בדיבורים שלו, ומה שעפ"י רוח הקדש יודעים עתידות וכדו' זה רק סימן לכך שיש רוח הקדש אך זה לא 

עיקר מה שמחפשים.

69. אף שבעולם הזה הגשמי, אם אבא מוליד בן - הבן כבר לא ממש חלק ממנו אלא הוא עומד בפי עצמו, אך בפנימיות, כל 



רז
י
 תורה


– גילוי נוכחו 






ת
ה’ בעולם 





-31-

לכן מה שהאנשים ידעו את ה׳ “למקטנם ועד גדולם" נקרא רז, כי הם ידעו את זה 
מעצמם, “וְלֹא יְלַמְּדוּ עוֹד אִישׁ אֶת רֵעֵהוּ וְאִישׁ אֶת אָחִיו לֵאמֹר דְּעוּ אֶת ה’" 70, זה משהו 

בתוכם.

יותר מבינים שמה שאליו אנחנו רעבים  ככל שיותר מתגלים רזי תורה, כך אנחנו 
זה רק זה שה׳ ישרה בתוכנו כמו שכתוב ״אל חי בקרבכם״. ממילא זה מה שגם קורה 

בפועל, ״על אחת כמה וכמה״ מרוח הטומאה.

מה שבמשך הזמן יקרה, כל הפרצופים שיבואו אח"כ, כולם נמצאים כבר בתוך המח של האב )וכדברי אדמו"ר הזקן בתניא )פרק ב'( "כמו 
שהבן נמשך ממוח האב כך כביכול נשמת כל איש ישראל נמשכה ממחשבתו וחכמתו ית'... הוא וחכמתו אחד". וראה בחוברת 
"האר"י הח"י" וכן במעמקים גליון 70 )במאמר "אופן לימוד סדר ההשתלשלות לפי אדמו"ר הזקן"( שם הסברנו שכשלומדים את כתבי האר"י צריך 
לשים לב שסדר ההשתלשלות הוא לא רצף של אירועים שקורים אחד אחרי השני אלא הכל נמצא בו-זמנית והירידה בסדר 
ההשתלשלות היא דומה למה שנקרא היום "זום-אין" )שלוקחים תמונה וממקדים את ההסתכלות בה יותר ויותר, כאילו יש תמונה בתוך תמונה בתוך תמונה 

וכו'(. וראה המחשה מעניינת לכך בחוברת על קונטרס ההשתטחות.

70. ירמיהו לא, לג



השחיקה בקשר עם ה’










ו

החשק שבעקבותיה 











-32-

 השחיקה בקשר עם ה’
והחשק שבעקבותיה 

בכלל  אפשר  יהיה  לא  כבר  מעט  ועוד  וגדל  הולך  ה’"  דברי  את  “לשמוע  הרעב 
כל מה שיש  את  ויגידו שכבר אמרנו  התורה  כל  את  כבר  ישחקו  זה.  בלי  להסתדר 
בתורה ולא נשאר עוד כלום. מה שנקרא היום ‘שחיקה בחיי הנישואין’ יקרה בקשר 
יהיה  לא  כבר  עם הקב"ה  והקשר  כבר שוחקים  התורה  רזי  את  אפילו  עם הקב"ה, 
יהיה  התורה  שנותן  רוצים  שאנחנו  שאומרים  לכך  גורם  הזה  הרעב  כך.  כל  מלבב 

ממש בתוכנו71.

אמרנו מקודם שהיום אנחנו לא יכולים להגיד חסידות כמו שהרביים היו אומרים, 
אבל מצד שני, אני גם לא יכול לחשוב בשום פנים ואופן שבגלל שהיום אין מי שאומר 
חסידות כמו פעם אז אי אפשר להגיד חסידות בכלל. זה ממש לא יעלה על הדעת72, 
זה כמו שמישהו יגיד שבגלל שרבי עקיבא נפטר כבר אין יותר תלמידי חכמים שיגידו 

תורה שבעל פה.

הרי לפני שנפטר רבי אליעזר הוא אמר לתלמידיו )שבראשם עמד רבי עקיבא( “הרבה תורה 
ולא  לימדתי  תורה  הרבה  הים,  מן  ככלב המלקק  אפילו  ולא חסרתי מרבותי  למדתי 
מקבלים  יורדים  שהדורות  ככל  כלומר  בשפופרת73",  כמכחול  אלא  תלמידי  חסרוני 

פחות ופחות, ולמרות זאת אנחנו אומרים תורה.

)וזו משמעות הלשון  אפשר להגיד שכיון שמה שאנחנו אומרים עושה לנו תענוג וחשק 
“ככלב המלקק מן הים" ו"כמכחול בשפופרת"( זה עצמו סיבה כדי שנגיד את מה שאנחנו אומרים 

71. כמו שהיה אצל רבי עקיבא שהוא ראה שהמים שחקו את האבנים )אדר"נ פ"ו( וזה גרם לו להרבה חשק שהתורה תיכנס בתוכו )וגם 
את זה הוא למד מקל וחומר, כמבואר שם(. כמש"כ שהרקיע הנקרא "שחקים" "שבו שוחקין מן לצדיקים" )יב:(, שהוא כנגד הנצח וההוד )ראה תניא 

אגה"ק טו(, שהם התרין ביעין )ראה שם( ששם כל החשק, שם מתהוה הזרע ע"י התגשמות המוחין בתוך המציאות.

72. וראה במעמקים גליון 66 במאמר "לשאוב רוח הקדש".

73. סנהדרין סח.



השחיקה בקשר עם ה’










ו

החשק שבעקבותיה 











-33-

ושנחשוב שזה אלוקי. אם מה שאנחנו אומרים גורם לנו לתחושה שהקב"ה יותר נמצא 
בתוכנו וזה מעניין אותנו אז ברור לנו שהקב"ה נמצא פה. ה’ שלח לנו את הרעב כדי 
שנגיד את הדברים האלה וממילא גם הרוויה שיש לנו אחר כך גם היא משהו שה׳ ברא.



ראש השנה




 

לחסידותהמצאה שלנו













-34-

 ראש השנה לחסידות
המצאה שלנו

לפי כל האמור ניתן להבין את המשמעות של יום י"ט בכסלו. באופן פשוט זהו יום 
חול רגיל לכל דבר, ופתאום החסידים המציאו שהוא כמו יום טוב. ובפרט מה שהרבי 
החסידות  בלימוד  טובה  ״לשנה  השנה  בראש  כמו  הזה  ביום  לברך  התחיל  הרש"ב 
ובדרכי החסידות תכתבו ותחתמו״ – לא ברור מה המשמעות של זה. מילא להמציא 

חג, אבל להמציא שעכשיו הקב"ה יושב ודן וכותב וחותם כמו בראש השנה?!

אם יהודי תמים ופשוט בא פתאום באיזה יום חול ומברך את חבירו “לשנה טובה 
תכתב ותחתם", אולי לא מובן מדוע הוא ברך כך אבל כך הוא ברך. מה הקב״ה עושה 
לא  אני  ליצנות,  סתם  “זה  יאמר  שהקב"ה  להגיד  אפשר  מעניין.  הזו?  הברכה  עם 
מתייחס לזה בכלל", אך אפשר להגיד שהקב"ה באמת נהנה מדברים כאלה. בא הרבי 
הרש״ב ואומר: ‘אני החלטתי שכך אני אומר, לי זה חשוב להגיד כך, למה זה חשוב לי 
להגיד כך? כי זה מבטא את ההבנה שלי מה זו חסידות, מה החסידות עשתה ומה היא 
באה להגיד, מה היא חידשה בעולם’. למה זה מבטא? כי מה זה משנה אם אני אומר 
‘לשנה טובה תכתב ותחתם’ או שאני אומר כל מיני עניינים גבוהים בקבלה ושוחק את 
הרזי תורה, או שאני פוסק משהו בחושן משפט ואומר שזה ה’ אמר? בסופו של דבר 
בכל העניינים אני מדבר בשם ה׳. להגיד שזה מה שאני עושה – זה החידוש שחידשה 

החסידות, ולכן הוא אומר את זה.

אפשר לומר כך: יש לרבי הרש״ב תאוה גדולה להגיד את זה. הוא מרגיש שבכך הוא 
מבטא את ההתקשרות הגדולה שלו לחסידות ואת מה שהחסידות היא עצם החיים 

שלו.

חג  יום  מזה  ועשה  הכלא  מבית  יצא  הזקן  שכשאדמו"ר  להגיד  רוצה  הוא  בעצם 
והחסידים דחפו עוד יותר ועוד יותר לעשות מזה יום חג גדול, בעצם הם חוגגים את 
האלוקיות שיש בתוכם. ולכן הוא בכלל לא בא להגיד שהוא ראה בשמים שעכשיו זה 
ראש השנה לחסידות. הוא בא להגיד שבא לו שזה יהיה ראש השנה. הוא אמר ‘אני כל 



ראש השנה




 

לחסידותהמצאה שלנו













-35-

כך רוצה את הקב״ה, והחסידות כל כך גילתה את האלקות בתוכי, שאני רוצה להגיד 
שזה ראש השנה’, ‘אני רוצה שעכשיו הקב״ה יעשה ראש השנה, ואני רוצה לברך, ואני 
רוצה להגיד שיש גילוי אלוקות בתוכי’, ‘מה יהיה עם זה? אין נפקא מינה מזה להלכה, 
הנפקא מינה היחידה שיש בזה היא שאני מרגיש שהקב״ה נתן לי מתנה לעשות את 
זה’. זה נקרא ״מיניה וביה״, הנפק״מ היא עד כמה תוקף, כמה יראה, כמה אלוקות יש 
בתוכי, כמה השכינה נמצאת בתוך המציאות שלי, בתוך ה"דבר ה׳" שלי. זה הנפקא 
מינה, ‘אני לא מחדש הלכות, לא אומר לתקוע בשופר, רק מתוועדים ואומרים את זה 
וזה נחמד להגיד את זה’. זה נחמד להביע הכי חזק, הכי בתוקף, כמו תורה, שהקב"ה 

נמצא בתוכנו.

יחגוג את היום הזה, הוא לא עבר שום עבירה, לא  ולא  זה  יגיד את  אם אדם לא 
קרה שום דבר, זה אפילו לא בגדר מנהג. אפשר אפילו לומר שגם אם כן עשית את זה 
לא קיימת שום מצוה, גם זה בסדר. אבל כן פספסת משהו אחד אולי – פיספסת את 
ההזדמנות להרגיש את התוקף כמה באמת יש אלוקות בתוך המציאות שלך, כמה היא 
אחת  ה״על  בעצם  היא  בתוכנו  נמצאת  שהאלוקות  הזאת  הפשוטה  האמונה  נוכחת. 
כמה וכמה״ שאמר רבי עקיבא, שאם אדם מרעיב את עצמו כשהוא מחפש רוח טומאה 
היא שורה עליו, על אחת כמה וכמה שמי שמחפש רוח טהרה, רוח קדושה, רוח הקדש, 

נבואה, והוא מרעיב את עצמו – היא תשרה עליו.

מעמיקים יחד
יש לכם שאלה על הכתוב במאמר? רוצים לשתף בחידוש הקשור אליו?
פורום "ממעמקים" לעובדי השם - המקום להרחיב ולדון בשיעורי הרב
shiurimshapira@gmail.com להצטרפות שלחו מייל ל



טע
י
מה
מכוונ 



ו
ת האר"י


 

לחנוכה




-36-

חנוכה

טעימה מכוונות האר"י לחנוכה
קדושת ימי החנוכה לאור כתבי האר"י הקדוש

לימי  ביחס  החנוכה  ימי  של  המיוחדת  הקדושה  את  מבאר  הקדוש  האר"י  כאשר 
החול, הוא מגלה לנו יסוד גדול74:

כי הנה בחול יעקב יונק הארתו וחלק הארה שלה מן הנצח ומן ההוד, ואחר כך 
נותן לה הארתה ונמשך מן ההוד על ידו.

)היינו,  ‘בעלה’  דרך  שלה  ההארה  את  מקבלת  ישראל  כנסת  רגיל,  יום  בכל  כלומר, 
ההתגלות של ה’ בעולם(, והיא לא מסוגלת לקבל את ההארה בכוחות עצמה.

ומה קורה בחנוכה?

אבל עתה... היא יונקת חלק הארותיה מן ההוד על ידי עצמה, שלא על ידי 
בעלה, ואינה טפלה אליו כימי החל. והנה ענין זה הוא תוספת קדשה אליה 

בזמנים אלו יותר מבחל.

כלומר, בחנוכה כנסת ישראל יונקת את האור שלה ישירות, “על ידי עצמה".

משל  נביא  בליבנו,  אותם  וליישב  שכלנו  אל  הקדוש  האר"י  דברי  את  לקרב  כדי 
מעולם הרב והתלמיד:

קיימות שתי דרכים בהן הרב משפיע לתלמיד. דרך אחת, פשוטה יותר, היא כאשר 
הרב מדבר עם התלמיד ומעביר לו תוכן. במצב כזה התלמיד קולט הרבה ידע והוא 
יכולת לחדש תוכן מעצמו. הוא לומד המון, אבל  הולך ומתעלה, אך הוא אינו רוכש 

הכול נובע ממה שהוא שומע את דברי רבו.

זו הרב שותק, מעלים את  נוספת בה הרב משפיע לתלמידו. בדרך  אך ישנה דרך 
את  יפתח  שתלמידו  בסבלנות  ממתין  אלא  גלוי,  תוכן  לתלמיד  מעביר  ולא  שכלו, 

74. שער הכוונות, דרושי חנוכה.



טע
י
מה
מכוונ 



ו
ת האר"י


 

לחנוכה




-37-

היכולת לחדש מעצמו. בדרך זו ההשפעה של הרב נפסקת בחיצוניות, אך האמת היא 
שבפנימיות, ההשפעה של הרב לתלמיד רק מתגברת.

בדרך זו לרב יש משימה קשה ומורכבת יותר: עליו ליצור אצל התלמיד חשק שיגרום 
לו לעמול קשה ולחדש מעצמו. וכמו כן עליו לעזור לתלמיד לכוון ולחדש תוכן אמיתי 

ומכוון. וכל זאת, בלי להגיד לתלמיד מילה.

בימי  שאירע  מה  את  היטב  ממחישה  לתלמיד  הרב  של  הזו  הפנימית  ההשפעה 
חנוכה. בניגוד לחגים אחרים, בהם ההארה של ה’ גלויה ודומה יותר להשפעה חיצונית 
של הרב לתלמיד, בחנוכה ה’ לא האיר לנו בגילוי. בחנוכה עם ישראל גילה כוחות של 
מסירות נפש מתוכו, אור פנימי של עצם הנשמה שנמצא אצלו בפנים. אמנם, ההארה 
של ה’ בחנוכה לא הייתה גלויה, אך בפנימיות היא הייתה עוצמתית יותר. ה’ נתן לנו 
את הכוח לגלות את כוח מסירות הנפש שבתוכנו, ולצאת להילחם על הקשר שלנו עם 

ה’ מתוך הבחירה שלנו.

ניסים שהגיעו  לא  אלו  אבל  הנפלאות",  ועל  הניסים  “על  לה’  מודים  אנו  בחנוכה 
מן השמיים )כמו בחגים אחרים(, אלא ניסים שהגיעו מן הארץ, מתוך המציאות עצמה. ה’ 
לא הורה לנו לצאת להילחם, אלא הייתה זו החלטה שלנו. כמו כן, הניצחון שלנו על 
גם  בטבע.  המלובש  נס  היה  הוא  אלא  הטבע,  מגדרי  ביציאה  כרוך  היה  לא  היוונים 
קביעת החג להלל והודאה לא הגיעה מתוך הוראה ישירה מה’, אלא היא נקבעה על 

ידינו, מבלי שה’ אמר לנו לחדש75. בכך מתבטא כוחה העצמי של כנסת ישראל.

75. אמנם גם חג הפורים הוא לא מהתורה, אבל הוא כן קשור לנבואה, הוא "מדברי קבלה", ו"ברוח הקדש נאמרה", וכדברי 
אדמו"ר  לכ"ק  אורה'  'שערי  הספר  בהקדמת  וראה  בתנ"ך.  להיכתב  ניתן  לא  לפורים(  )בניגוד  הוא  החנוכה  שחג  כט.(  )יומא  הגמרא 

זה. בעניין  לפורים  חנוכה  שבין  החילוק  מבואר  שם  האמצעי, 



טע
י
מה
מכוונ 



ו
ת האר"י


 

לחנוכה




-38-

גחין ולחיש לה

פעם אחת בעת הדלקת נרות חנוכה, פנה הרה"ק רבי דוד מטאלנא זי"ע לאחד 
מן החסידים העומדים עליו שהיה גבה קומה, ושאלו: אתה שאשתך נמוכה, כיצד 
זו  היא  שמא  או  אליה,  גוחן  אתה  האם  עמה,  משוחח  שאתה  בעת  נוהג  הינך 
שמגביהה עצמה כלפיך? ובלא להמתין לתשובתו של החסיד המשתאה, פתח 

הרה"ק רבי דוד בברכה להדליק נר חנוכה.

בשאלתו  הטמונה  לכונה  ירדו  שלא  הנוכחים,  את  התמיהה  המוזרה  השאלה 
של הרה"ק, ועמדו תמהים ומתפלאים, על שאלה סתומה זו, בעת הנשגבה של 

הקדושים. החנוכה  נרות  הדלקת 

זי"ע – שהיה  אמנם לאחר מכן ביאר הרה"ק רבי מרדכי דוב מהורנוסטפיילא 
מצות  סוד  על  לרמז  היתה,  הרה"ק  דודי  שכונת  ואמר   – במקום  מהנוכחים 
למטה  שכינה  ירדה  לא  “מעולם  חז"ל76:  שאמרו  דאע"פ  חנוכה,  נר  הדלקת 
מעשרה טפחים", הנה נר חנוכה מצותה למטה מעשרה טפחים דייקא77, כדאיתא 
בגמרא, ומרומז זה במה שאמרו חז"ל78: “איתתך גוצא גחין ולחיש לה", כמבואר 

בספה"ק79.

76. סוכה ה.

77. ראה מאור עינים פרשת מקץ דרוש לחנוכה בד"ה ולכן נר חנוכה.

78. ב"מ נט.

79. ראה בסה"ק "אוהב ישראל" )חנוכה ה'( "יש לרמז במליצת חז"ל שאמרו בגמ' ב"מ פ' הזהב 'איתתך גוצא גחין ולחיש לה', שהוא 
סוד כוונת הדלקת נר חנוכה, והמשכיל יבין זה עפ"י מה דאי' בכ' האר"י הק' זלה"ה והשל"ה הק' בסוד מצות נר חנוכה למטה 

מעשרה טפחים עיי"ש והבן".



שיעור הכנה לי"ט כסלו












-39-

הדלקת נר חנוכה לאור כתבי האר"י הקדוש

האר"י הקדוש כותב שכאשר מברכים “להדליק נר חנוכה" מכוונים ייחוד עליון, עליו 
האר"י התבטא שהוא “יחוד גדול שבכולם80".

נתבונן בדברי האר"י מהו אותו ייחוד עליון:

ואמנם ענין כונת ברכות הדלקת הנר הם סובבים על יחוד אחד עליון ושלם 
הנקרא “נר"... וענינו בקצור הוא כי שלשה בחינות של יחוד יש לזו"ן –

• א’ הוא בבחינת יהו"ה אהי"ה ומספרו מ"ז.

• הב’ הוא בבחינת יהו"ה אלהי"ם ומספרו יב"ק.

• הג’ הוא בבחינת יהו"ה אדנ"י ומספרו צ"א.

ולפעמים מתיחדים בבחינה אחת, ולפעמים בשתיהם ולפעמים בשלשתם, ואז 
הוא היחוד הגמור, ואז הנוקבא נקרא נ"ר כמספר ו’ שמות הנזכר.

כדי שתהא שלהבת עולה מאליה

מהי המשמעות הפנימית לכך שייחוד זה נקרא נר? עניינו של נר הוא שהמציאות 
התחתונה מצליחה להאיר, וכמו שחז"ל אומרים: “כדי שתהא שלהבת עולה מאליה". 
כדי שנוכל להבין את עניינו של הנר, נקדים בכמה מילים על האש: ישנם כמה סוגים 
אש  אלקיך  ה’  “כי  הפסוק:  שאומר  וכפי  לאש,  משול  הקב"ה  כללי,  באופן  אש.  של 
אוכלה הוא". אך בפרטות, כל התגלות של ה’ אלינו מבטאת אור ייחודי, וכל יחס של ה’ 

אלינו משול לאש מסוג אחר81.

80. יחוד זה מכוונים גם ב'שיא' של התפילה, בברכת "שים שלום" )כמבואר בשער הכוונות בדרוש ו' מדרושי העמידה( האר"י קורא לייחוד הזה 
"ייחוד גדול שבכולם", ומוסיף "שעל ידו הנקבה נקרא נר מצוה ומאירה אור גדול". וראה מה שמוסבר על כך בנספח לחוברת 

"מבוא השער".

81. בעניין זה ראה באריכות בחוברת 'מבוא השער' החל מעמ' 37. וכן בחוברת 'האר"י החי' בתחילתה.



שיעור הכנה לי"ט כסלו












-40-

ה’ כפי שהוא מצד עצמו משול לשמש: “כי שמש ומגן הוי’ אלוקים". התכונה של 
ואינה צריכה שיוסיפו לה חומר בעירה  השמש היא שהיא בוערת מעצמה כל הזמן, 
חיצוני. השמש לא זקוקה למשהו שיזין אותה מבחוץ וייתן לה חיות – היא מחייה את 
עצמה. כך גם הקב"ה מצד עצמו אינו זקוק לשום דבר מחוץ לו, ו’מציאותו מעצמותו’ 

)בלשון הקדמונים(.

אך הנשמה של האדם משולה לנר: “נר ה’ נשמת אדם". כאן ה’ ירד להתלבש בתוך 
הגוף של האדם, וכעת האש שלו משולה לנר. הנר מורכב משלושה דברים:

מהות הנר מתבטאת בהיותו מורכב מאש, שהיא ה"חלק אלוקה ממעל ממש", האור 
של ה’ שמאיר בתוך האדם; מפתילה, שהיא הגוף של האדם שעל גביו מאיר האור; 
ומשמן, שהוא המשל למציאות הגשמית, שיש בה פוטנציאל להידלק ולהפוך להיות 

חלק מהאש, מהאור של ה’82.

לפי זה, כאשר אנו מדליקים נר חנוכה, אנו מבטאים שה’ הוא לא רק שמש שמאירה 
מתוך עצמה, אלא ה’ נכנס לתוך האדם להאיר בקרבו, כאשר האדם עצמו הוא ה’פתילה’ 

שנושאת את האור83.

זו כבר  ואכן, אור הנר מתאר בדיוק את המצב שהיה בימי החשמונאים: בתקופה 
מחוקי  ולהעבירם  תורתך  “להשכיחם  קמו  היוונים  כאשר  מישראל.  הנבואה  כלתה 
רצונך", לא היה גילוי אלוקי ברור שהנחה את עם ישראל כיצד לנהוג. והנה, מתתיהו 
ובניו, מתוך בחירה חופשית גמורה, החליטו שהם מוסרים את נפשם על קדושת השם.

זו המשמעות המיוחדת והעמוקה של ימי חנוכה, שנקבעו לימי הלל והודאה: בימים 
אלו התרחש גילוי אלוקות בתוך הבחירה החופשית של היהודים. גילוי כזה לא היה 
ה’  וההנהגה של  נפרץ",  “חזון  היה  דורות הנבואה, שבהם   – בדורות הקודמים  קיים 
הייתה גלויה. בחנוכה, אנו מגלים כי הקב"ה מאיר ומפעפע בתוך הבחירה החופשית 

והרצון של היהודי.

במועדים אחרים ה’ האיר עלינו מלמעלה ואורו סחף אותנו אליו. אך בחנוכה, האור 
ה’, אלא מתגלה שה’ מאיר  נסחפים אחר  נתפס בתוכנו ממש. אנחנו לא רק  ה’  של 

בנקודה הפנימית ביותר שלנו.

הכל תלוי בנו

כעת עלינו להבין כיצד שלושת הייחודים שצוינו בדברי האר"י הקדוש יוצרים מצב 
של נר, שבו “שלהבת עולה מאליה", והמציאות מאירה מצד עצמה.

שלושת שמות ה’ בהם מתייחד שם הוי"ה בימי החנוכה הם שמות של דין. שם אהי"ה 
שייך לספירת הבינה, ש"מינה דינין מתערין"; שם אלוקים שייך לספירת הגבורה; ושם 

אדנ"י שייך לספירת המלכות )שנוטה לצד הדין, “דינא דמלכותא דינא"(84.

82. שכפי שכתוב בזוהר אלו המצוות ש'מחזיקות' כביכול את האור של ה' בתוך הגוף של האדם. וכמוסבר בתניא פרק לה.

83. וראה על כך עוד במאמר "נרות המקדש: אור שמאיר פנימה.

84. שם "אהי"ה" קשור לשופטים, שדנים בתיאוריה בשכל ואומרים שאמורים להיות דינים; שם "אלוקים" קשור למשפטים )הדינים 



שיעור הכנה לי"ט כסלו












-41-

כדי להבין כיצד הייחוד של שם הוי"ה עם הספירות של מידת הדין מייצר את הארת 
ימי חנוכה, נחזור למשל הרב והתלמיד:

קודם הסברנו שכאשר הרב רוצה שהתלמיד יקבל עצמאות ויצליח לחדש בכוחות 
כעת  יכולותיו.  את  לפתח  לתלמיד  לאפשר  ובכך  אורו  את  להעלים  הרב  על  עצמו, 
נסביר כיצד תהליך זה אמור להיראות מהצד של התלמיד. בשלב זה, שבו הרב רוצה 
עליו  שכעת  להרגיש   – הדין  במידת  להתמלא  התלמיד  על  מעצמו,  יאיר  שהתלמיד 
מוטלת מלוא האחריות. כל התקדמותו והתעלותו תלויה בו. בשלב זה התלמיד אינו 
יכול לזרוק את האחריות על רבו, אלא על עצמו בלבד. עליו לחשוב שהצלחתו תלויה 

בו בלבד, ואם הוא ייכשל זו תהיה אחריותו הבלעדית.

ובפירוט יותר: שם אהי"ה מבטא את ההסתכלות של הרב על התלמיד כמי שעתיד 
לגדול, ובכך הוא נותן לתלמיד כוחות ומצפה שיגדל. שם אלוקים מבטא את הציפייה 
עצמה של הרב מהתלמיד, שהיא עצמה ‘דין’, ושם אדנ"י מבטא שבסופו של תהליך יש 

את מבחן התוצאה, ועל פיו יימדד האם התלמיד אכן גדל. 

ה’ מדליק אותנו
זה, ספירות מידת הדין אינן עומדות בפני עצמן, אלא שם הוי"ה מתייחד  עם כל 
איתן. על התלמיד להרגיש שעל אף האחריות הגדולה שרובצת עליו, בסופו של דבר כל 
מה שהוא עושה מגיע מתוך התקשרותו העמוקה לרבו. עליו לחוש שכאשר הוא מצליח 
לחדש מצד עצמו, אין זה אלא רבו שנכנס לתוכו והוא מתעצם ממש עם אישיותו של 

רבו. 

של  אור  לייצר  ונצליח  עצמאיים  שנהיה  מצפה  הקב"ה  בהם  חנוכה,  בימי  גם  כך 
מסירות נפש מתוכנו. מצד אחד, עלינו להתמלא בדין ובאחריות, ולהרגיש שהכול תלוי 

בנו. 

בקשר שבינינו לה’, שם אהי"ה מבטא כמה ה’ רוצה שהאלקות תתגלה בתוכנו ממש; 
שם אלוקים מבטא כמה האחריות הבלעדית כולה מוטלת עלינו; ושם אדנ"י מבטא את 

מבחן התוצאה, עד כמה בסופו של דבר הצליח שה’ התגלה בתוך המציאות שלי. 

גמורה מתוך תחושה  והם הלכו להילחם בהתמסרות  ואכן, כך חשו החשמונאים, 
שכל הקשר של עם ישראל עם הקב"ה תלוי אך ורק בהם. 

אך יחד עם התחושה שהכל תלוי בנו, עלינו להרגיש שכל זה נעשה מתוך הייחוד 
של שם הוי"ה בתוכנו. עלינו להכיר בכך שכל הכוח העצמי שלנו נובע מתוך זה שה’ 

ירד לשכון ממש בתוכנו.

עצמם( שזה כבר לא התאוריה שאמור להיות משפט אלא זה ההתיחסות לנידון; ושם "אדני" קשור לשוטרים שאחראים על הביצוע 

של הדין.
אם מחברים את שם אדנ"י )השם האחרון( ביחד עם שם אהי"ה )השם הראשון( זה יוצא )בגימטריא( אלוקים )השם האמצעי(. כלומר, אם אני 
רוצה להמתיק את שם אלוקים עלי לחלק אותו לשני חלקים. למשל אם יש רב עם 'דינים' שמאוד מאוד תקיף איתי, כשאני רואה 
את זה אני צריך לחלק את זה לשני חלקים, חלק אחד זה לקבל את הדינים )זה נקרא 'דינא'-אדנ"י( וחלק שני זה שאני צריך לחשוב 
שבאמת הוא דואג לי ורוצה בטובתי )זה נקרא 'אהיה'(, כשהם מתחברים ביחד זה יוצא דין קשה, כי יוצא אם כן שכל מה שהוא עושה 

אני צריך לקבל ואין לזה סוף.



שיעור הכנה לי"ט כסלו












-42-

הוא  שהעיקר  לחשוב  עלולים  אנו  עצמנו,  מצד  האור  את  מייצרים  אנחנו  כאשר 
שנהיה עצמאיים. אך זו טעות, כי בכך אנו כביכול אומרים שאנחנו מעדיפים להיות 
מנותקים מהקשר עם ה’ יותר מאשר להיות מחוברים אליו. אך האמת היא שאנו רוצים 
לכן האר"י  יותר.  עוצמתי  נעשה  ה’  עם  בכך הקשר שלנו  דווקא  כי  להיות עצמאיים 
מסביר שעיקר הכוונה של הדלקת נר חנוכה היא הייחוד של שם הוי"ה בתוך הספירות 

של מידת הדין.

כאשר אני מדליק את נר החנוכה אני צריך לכוון “נר הוי’ נשמת אדם", הנר שלי הוא 
רק הכלי ש"הוי’" הוא זה שמאיר בתוכו. הנר שדולק בי הוא ה"אהי’ה" וה"אלוקים" 

וה"אדנ’י" שהוי’ מאיר אותם, זה מה שבוער בי, לא אני בוער. 

להתבגר - להיות חלק מההורים

כדי להמחיש את הנקודה הזו טוב יותר, של העצמת הקשר דווקא דרך העצמאות, 
נביא משל מתהליך הגדילה וההתפתחות של האדם:

החשיבה המצויה היא שכאשר האדם קטן הוא בעיקר מקבל מהוריו, וכאשר הוא 
נובעת  ונותן להם בחזרה. החשיבה הזאת  ויותר מטפל בהם  גדול הוא פחות מקבל 
מתפיסה שהחיים הם גשמיים בעיקרם. כאשר האדם קטן או צעיר, הוא זקוק לעזרה 
גשמית, שאותה הוא מקבל מהוריו, וכאשר הוא גדל הוא כבר לא זקוק לעזרה גשמית, 

והוריו הזקנים הם אלו שצריכים תמיכה.

אך כאשר עיקר המשמעות של החיים היא המשמעות הנפשית שלהם, האדם תמיד 
מקבל מהוריו, ותהליך הגדילה מתבטא במעבר מקבלה גשמית לקבלה נפשית:

בעיקר  ביטוי  לידי  באים  נותנים  שההורים  הלב  ותשומת  הקשר  הילדות,  בגיל 
בדברים גשמיים, כמו דאגה לאוכל, שינה, לבוש ומשחק. לאחר מכן, כאשר הילד גדל, 
הוא מקבל מההורים תמיכה גם בתחום הלימודי, ולא רק בתחום הגשמי. בהמשך, ככל 
שהילד מתבגר, הופך לנער ולאחר מכן לאיש בעל משפחה, הוא מקבל מההורים את 
היכולת לחיות כאישיות עצמאית. הוא רואה כמה ההורים שלו שמחים בהתפתחות 
שלו, ורוצים שהוא יהיה עצמאי, וזה נותן לו את הכוח ‘לעמוד על הרגליים’ ולהקים 
גם הוא משפחה, כמו שהקימו הוריו. לבסוף, כאשר האדם כבר עומד על רגליו ובנה 
לעצמו חיים משלו, הוא מקבל מהקשר עם ההורים את היכולת לייקר את החיים85.

גם לאחר מאה ועשרים של ההורים, התחושה של האדם שיש מישהו שמשגיח עליו 
מלמעלה נותנת לו את היכולת לחשוב שהוא לא לבד בעולם, ושהחיים שלו רצויים 
יציר  וכן הלאה, עד אדם הראשון,  בעיני ההורים, שהם רצויים בעיני ההורים שלהם 

כפיו של הקב"ה.

מתוך ההתבוננות בתהליך הגדילה של האדם אנו מגלים שככל שהאדם נהיה יותר 
עצמאי, כך הוא מעצים יותר ויותר את הקשר שלו עם ההורים. אותו הדבר ביחס לרב 
ותלמיד, שככל שהתלמיד מפתח יותר את עצמאותו, כך הוא מעצים את הקשר שלו עם 

85. כמוסבר באריכות בחוברת "מצוות כיבוד הורים".



שיעור הכנה לי"ט כסלו












-43-

רבו, והנוכחות של רבו בחייו גם היא מתפתחת. תלמיד פיקח יודע לשים לב להשקעה 
וההתמסרות של רבו אליו על מנת שיצליח לפתח את יכולתו העצמאית.

יותר מצליחים  זה נלמד על היחס של עם ישראל עם הקב"ה: ככל שאנחנו  מכל 
להיות עצמאיים ולגלות כוחות פנימיים של בחירה ומסירות נפש )כמו שהיה בחנוכה(, כך 
אנו יותר מרגישים כמה ה’ ירד לשכון בתוכנו, וכמה הנוכחות שלו בתוכנו עוצמתית 

יותר.

היכולת לחדש- להיות מחובר למי שהמציא אותי

כאשר אדם חושב שהוא קיים מעצמו, יוצא שהוא לבד בעולם והוא כביכול כלוא 
בתוך המציאות של עצמו. במצב כזה, ברור שהאדם לא מסוגל להיות עצמאי באופן 
למציאות,  משועבד  הוא  שהרי  עצמו,  מתוך  ולחדש  להמציא  יכול  לא  וגם  אמיתי, 
ולייצר  לצאת מעצמו  היכולת  לו  תבוא  מאין  אין,  ומה שאין  יש  שיש  מה  ובמציאות 

משהו חדש? 

לכן האר"י הקדוש מלמד אותנו שכדי שנצליח לחדש, עלינו לעשות ייחוד. כלומר, 
עלינו להתייחס לא רק למה שקיים בתוך עצמנו, אלא לכך שיש מי שהמציא אותנו. 
כאשר אני מתייחס לכך שאני מחודש, ולכך שמישהו המציא אותי, אני נחשף לעצם 
כוח החידוש וההמצאה, ואז אני יכול לחדש גם מעצמי. כאשר אני מכיר בכך שיש מי 

שהמציא אותי, אני מגלה שאני יכול להיות היכן שעוד לא הייתי ולהתחדש לגמרי.

על מנת להמחיש את הדברים, נביא משל מחינוך ילדים:

כאשר האבא מחנך את הילד שלו מתוך תודעה שהוא עצמו קיבל חינוך מאביו – 
מהסבא – האבא חש שהוא מחנך את בנו לא רק מתוך עצמו אלא מתוך השרשרת של 
החינוך שאביו חינך אותו, שאביו של אביו חינך אותו, וכן הלאה, עד שמגיעים לאבא 
הראשון שחינך את בנו. כאשר החינוך הוא מתוך תודעה כזו, מאיר בו באמת אור של 
מעמד הר סיני. על כך אומרים חז"ל: “כל המלמד את בן בנו תורה מעלה עליו הכתוב 
כאילו קבלה מהר סיני"86. היכולת שלי בחינוך הילדים לא רק להיות עצמאי, אלא גם 
לשים לב שאבא שלי הוא שנטע בי את הכוח לחנך, מביאה לכך שאני אוכל באמת 

להאיר בחינוך שלי. 

ניתן היה לחשוב שהתלות בבורא, במי שהמציא אותנו, דווקא מקטינה את הבחירה 
אותנו  ברא  שה’  לכך  מודעים  אנחנו  שכאשר  היא  האמת  אך  שלנו.  העצמאות  ואת 
כבעלי שכל וכבעלי בחירה, וכי הבחירות שלנו חשובות ויקרות בעיניו, התלות בבורא 

מעצימה את כוח הבחירה שלנו ולא מחלישה אותה.

במצב כזה אנחנו מרגישים שיש מי שבוחר בבחירות שלנו, רוצה בהם ומייקר אותם. 
התחושה הזו נותנת לנו דחיפה עוצמתית לבחור, להמציא ולחדש.

הבחירה שלנו כל כך חשובה לה’, עד שה’ החליט להסתיר את עצמו על מנת שנבחר 
בו תהיה מתוך הכרח, אלא מתוך  רוצה שהאמונה שלנו  לא  ה’  ה’.  עם  בקשר שלנו 

86. קידושין ל.



שיעור הכנה לי"ט כסלו












-44-

להתעלם  יחליט  האדם  שאם  כזו  בצורה  המציאות  את  עשה  ה’  לכן  שלנו.  הבחירה 
לב  לשים  יבחר  האדם  כאשר  וממילא,  זאת.  לעשות  אפשרות  לו  תהיה  מנוכחותו, 

לנוכחות ה’, ולהאמין בו, תהיה זו מתוך הבחירה החופשית שלו. 

עצמאות שנובעת מתלות בבורא

אפשר לחשוב שהתלות בבורא מקטינה את הבחירה ואת העצמאות של האדם, 
אבל באמת כאשר האדם מודע לכך שה’ ברא אותו כבעל שכל ובעל רצון לבחור 
ה’,  בעיני  חשובות  האדם  של  הבחירות  יבחר.  שהוא  רוצה  שה’  מרגיש  הוא   –
בבורא  התלות  כן  ועל  יבחר,  הוא  מה  לו  וחשוב  יבחר  שהוא  לו  חשוב  כלומר 
מעצימה את הבחירה של האדם ואת החשיבות שלה, ולא להיפך. אלא שהבחירה 
של האדם כ"כ חשובה לה’ עד שהוא הסתיר את עצמו על מנת שהאדם יבחר 
להאמין ולהיות בקשר איתו, ולא יאמין מתוך הכרח. לכן אם האדם לא יחליט 

לשים לב לנוכחות של ה’ הוא יכול להתעלם ממנה.



מסירות הנפש של הנפש האלוקית

















-45-

מסירות הנפש של הנפש האלוקית
נאָיִ וּבָנ"וי

ֹ
ומ ל, חַשְׁ

ֹ
הןֵ גּוד

ֹ
חָנןָ כּ

ֹ
ן וי בּ"מֵיי מַתִּתְיוה בֶּ

השם מתתיהו הוא מלשון מתנה מה’, המתנה הגדולה שאותה הוריש לנו מתתיהו 
אינה ניצחון צבאי גרידא, אלא כוח מסירות הנפש שטמון בעם ישראל. מתתיהו הוא זה 

שנטע בתוכנו את הלהבה הפנימית הזו.

בחג  אחרים,  בחגים  שאין  מיוחד  משהו  יש  החנוכה  שבחג  האר"י  בכתבי  מבואר 
החנוכה עצם הנשמה של היהודי מאירה, ומה שגורם להארה זו הוא מסירות הנפש. 
זה  כח  וכיצד  מה’"  “מתנה  נקרא  הנפש  מסירות  כח  מדוע  נסביר  הבאים  במאמרים 

חושף ומגלה את עצם הנשמה של היהודי87.

מסירות נפש – המצאה או מתנה?
כשאדם חי את חייו בתחושה שאין שום דבר ששווה למסור עליו את הנפש, הוא 
עלול לחוש שהעולם הוא בית כלא. מקום שבו הוא ‘תקוע’, משתדל לשרוד וחי 

מתוך הכרח.

אליה,  להתמסר  מטרה  לעצמם  ‘להמציא’  הוא  שהפתרון  שחושבים  כאלה  יש 
מכיון  שקרית.  היא  שכזו  נפש  מסירות  אולם,  למות.  אולי  כדאי  שלמענו  דבר 
שזוהי התמסרות בה האדם ממציא לעצמו את המשמעות – היא אינה מוציאה 
את האדם מתוך עצמו, והוא נשאר כבול בגבולות ה’אני’. הוא מנסה ‘לסחוף’ את 
נפשו בכוחות מעושים אל דבר שאינו אמיתי, ולכן הוא לא יכול להתמסר אליו 

בכל כולו.

מסירות נפש אמיתית – זו שבאמת משחררת את הנפש מכלא העולם – היא רק 
זו שניתנת לנו במתנה מהקב"ה. רק מתנה שמימית זו מחוללת את הנס של יציאת 

האדם מעצמו באופן שלם, וסוחפת אותו בכוח פנימי להיות חלק מה’ אחד.

87. וראה בנספח, שם הארכנו להסביר את ההבדל בין מסירות הנפש בקדושה שמתגלית אצל היהודים, לבין מסירות הנפש 
הגויים. אצל  שמתגלית  המקולקלת 



מסירות הנפש של הנפש האלוקית

















-46-

מסירות נפש – נגד ההיגיון

כשאדמו"ר הזקן רוצה להסביר מהי עבודת ה’ של יהודי, הוא כותב שליהודי יש נפש 
אלוקית, שעל ידה הוא יכול לעשות מעשים טובים ל’צורך גבוה’ – בשביל ה’, ולא מפני 

שכך רצונו שלו, בדיוק להיפך מצורת העבודה של הגוי.

בסוף פרק א של התניא אדמו"ר הזקן מצטט את דברי חכמינו שאומרים ש"כל טיבו 
דעבדין האומות – לגרמייהו עבדין"88, ו"כל צדקה וחסד שאומות העולם עושין אינם 
אלא להתייהר וכו’"89. אדמו"ר הזקן מסביר לפי זה, שגוי פועל לצורכי עצמו, ואפילו 

כשהוא עושה מעשה שנראה טוב, הוא משאיר את עצמו במרכז העניינים. 

אפשר היה לחשוב שחז"ל רצו לחדש לנו איך להסתכל על גוי, ולכן הם מציירים 
אותו יותר גרוע ממה שהוא נראה לנו בתפיסה הראשונית. ועיקר החידוש שהם באו 
להגיד לנו הוא שאפילו מעשיו הטובים של גוי נובעים משיקולים אינטרסנטיים, גלויים 
או נסתרים, של כבוד אישי וחשיבות עצמית בעיניו ובעיני הסביבה. אבל האמת היא 
יכול  והוא  אלוקית  נפש  יש  שליהודי  באמירה  הוא  חז"ל  בדברי  העיקרי  שהחידוש 

לעשות טוב ללא שום כוונה אישית אלא לגמרי בשביל ה’. וכפי שנבאר:

לכאורה יש כאן טענה פשוטה וצודקת – איך אני יכול לעשות משהו שלא בשביל 
האני? מהיכן נובעת התמסרות מוחלטת לקדוש ברוך הוא? במושגים לוגיים-יווניים 
אמירה כזו סותרת את עצמה, שכן אומרים לאדם שיש בתוכו מניע לעשות מעשה ללא 
שום מניע אישי. באופן פשוט, המניע האנושי הבלעדי הוא אינטרס אישי, ואין לאדם 

יכולת להתמסרות אמיתית אל מה שמחוץ לו.

לכן גם כאשר האדם עוזר לזולת, הוא בעל כרחו עושה זאת כחלק ממה שהוא עצמו 
רוצה. למשל, כאשר אדם אוהב את זולתו, האם הכוונה שהוא רוצה שלזולת יהיה טוב, 

88. על פי תיקוני זוהר תיקון ו, וראה לוח התיקון על התניא שם.

89. על פי בבא בתרא י:, וראה לוח התיקון הנ"ל.



מסירות הנפש של הנפש האלוקית

















-47-

או שהכוונה היא שהנוכחות שלו מיטיבה איתו, ולכן הוא מחפש את קרבתו? או למשל, 
האם כאשר אדם מרחם על הזולת, האם הוא עושה זאת כי הוא רוצה שלזולת לא יהיה 
רע, או שהרחמים עליו מעניקים לו תחושה טובה? באופן פשוט האדם לא יכול להפריד 

בין שני הדברים הללו, והוא עושה טוב לזולת בשביל גם עצמו90. 

הדבר משתלשל לכל מערכות היחסים בחיים, כמו חברה, משפחה וקשר זוגי. כל 
אין שאיפה,  וגם  ואין אפשרות,  אישי,  סובבים סביב האינטרס  בעולם  מהלכי האדם 
לצאת מגבולות העצמי. אדם אוהב, דואג ומעניק כי הוא רוצה להיות כזה שאוהב, דואג 
וכו’. אין מציאות בה אדם מתמסר למה שמחוץ לו בלי שיהיה לכך מניע בתוכו. האדם 
פועל מתוך מניעים, וביסוד כל מניע שנמצא בתוך האדם קיים רווח אישי. אפילו כאשר 
האדם עושה מעשה מסויים מתוך מחשבה שהמעשה חשוב, המניע למעשה הוא הרצון 

של האדם להיות כזה שעושה דברים חשובים וכך להרגיש חשוב.

כמה שהטענה הזו הגיונית, היא מקוממת את היהודי. יהודי לא מסוגל לחשוב שהוא 
כלוא בתוך הדאגה לאינטרסים שלו, ללא שום אפשרות לצאת מעצמו ולעשות משהו 
שהוא לא אינטרס אישי. יהודי לא יכול ולא רוצה לחשוב שאת כל מערכת הקשרים 

שלו עם הסובבים אותו הוא עושה בשביל עצמו.

לצאת  לומר שאפשר  היהודי שרוצה  בין הטבע של  מעין התנגשות  יש  זה  בשלב 
החוצה, לבין ההיגיון שאומר שהאדם עסוק רק בעצמו. אם נעצור כאן, ההיגיון ינצח את 
הטבע והיהודי עלול לחשוב שההתקוממות הטבעית הזו לא משקפת מדרגה אמיתית 
שההתקוממות  לומר  רוצה  הזקן  אדמו"ר  ממצבו.  מתוסכל  ישאר  וכך  יותר  ועמוקה 
שבטבע היהודי היא משהו אמיתי ומעידה על מדרגה פנימית יותר, שעל האדם לגלות, 

לחשוף ולהוציא לפועל, כך שהיא תשפיע על כל רבדי החיים91.

90. ראה ביאורי הזוהר לאדמו"ר האמצעי דף נט, ג )בהוצאות הישנות(.

91. ראה עוד במה שכתבנו במעמקים גיליון 65 במאמר "מודעות עצמית מול אמונה", ובגיליון שאחריו במאמר "לשאוב רוח 
הקדש".



שיעור הכנה לי"ט כסלו












-48-

המתנה מה’ מנצחת את ההגיון

למדנו שבתוך היהודי קיימת מדרגה עמוקה של יכולת התמסרות ללא שום מניע 
כן ברור לנו שהיא  ואף על פי  זו סותרת את ההיגיון,  רווח אישי. ראינו שתכונה  של 

קיימת. מהיכן באמת נובעת התכונה הזאת של היהודי?

התשובה היא שההתמסרות לא נובעת מהאדם. מצד האדם לא תיתכן אפשרות כזו, 
ולא לעצמה.  וברא נשמה אלוקית שרצונה להתמסר אליו  אלא שהקב"ה עשה פלא 
תמיד  עלול  הוא  הנפש,  עובדת  שכך  לזהות  יכול  לא  עצמו  מצד  היהודי  מזו,  יתירה 
לחשוד שעבודתו נגועה באינטרס, אלא שהקב"ה מגלה לו שהוא “חלק אלוק ממעל" 
ועליו לדעת ולהאמין שיש לו אפשרות לעשיית טוב נקי מכל אינטרס )והמניע הפנימי העמוק 

תמיד נקי מאינטרס, וכפי שיבואר(.

כשהאדם מבין שיש כאן משהו שמגיע מה’ ולא ממנו, הטענה ההגיונית לא סותרת 
את הטבע שלו. עד עכשיו הוא הרגיש שיש בתוכו מניע לכל מה שהוא עושה, ולכן 
הסתבך בשאלה האם זהו מניע שלו או שיש כאן משהו אמיתי. אבל אחרי שהוא מפנים 
שה’ ברא אותו כאחד שרוצה לעשות מצוות וזה הטבע שלו, הוא כבר לא מסתבך, שכן 

ברור שהרצון לעשות מצוות לא נובע מהאדם אלא מה’.

אמנם המתנה שהאדם מקבל מה’ לא מתבטאת רק ברצון של האדם לצאת מעצמו 
ולעשות דברים ללא אינטרס. הרצון הזה הוא ההופעה של המתנה הזו בדרך השלילה, 
כלומר, האדם קיבל מה’ את היכולת ואת הרצון להסתכל על עצמו ולומר שהוא לא 

רוצה להיות אנוכי. זה מה שהוא לא רוצה. אבל מה הוא כן רוצה?

נר ה’ נשמת אדם – רצון יותר פנימי מהרצון לחיות

כפי שראינו בכוונות האר"י להלדקת נרות החנוכה, הנר הוא משל לנשמה של 



שיעור הכנה לי"ט כסלו












-49-

היהודי, וכדברי אדמו"ר הזקן בפרק יט בתניא:

"נר ה’ נשמת אדם", פי’ שישראל הקרוים ‘אדם’, נשמתם היא למשל כאור הנר 
שמתנענע תמיד למעלה בטבעו, מפני שאור האש חפץ בטבע ליפרד מהפתילה 
ולידבק בשרשו למעלה... ואף שע"י זה יכבה ולא יאיר כלום למטה, וגם למעלה 

בשרשו יתבטל אורו במציאות בשרשו, אעפ"כ בכך הוא חפץ בטבעו.

כך נשמת האדם וכן בחי’ רוח ונפש, חפצה וחשקה בטבעה ליפרד ולצאת מן הגוף 
ולידבק בשרשה ומקורה בה’ חיי החיים ברוך הוא...

זה רצונה וחפצה בטבעה, ו"טבע" זה הוא שם המושאל לכל דבר שאינו בבחי’ 
טעם ודעת, וגם כאן הכוונה שרצון וחפץ זה בנפש אינו בבחי’ טעם ודעת ושכל 
מושג ומובן, אלא למעלה מהדעת ושכל המושג והמובן, והיא בחי’ חכמה שבנפש 

שבה אור א"ס ב"ה.

טבע זה של הנשמה בא לידי ביטוי בטבע של היהודי למסור את הנפש שלא 
הנפש,  את  מוסר  אדם  כאשר  בתניא.  שם  שמוסבר  כפי  זרה,  עבודה  לעבוד 
המציאות שלו, כפי שהוא מכיר אותה, נעלמת, והוא חוזר להיות חלק מה’. הטבע 
של היהודי למסור את הנפש על מנת שלא לעבוד עבודה זרה, מגלה שהרצון 

הפנימי של היהודי להיות חלק מה’ יותר מהותי לו מאשר הרצון שלו לחיות.

קודם שהנשמה נכנסה לגוף, או כאשר היא נמצאת בגן עדן, היא לא חשה שיש 
לה מציאות שקיימת בפני עצמה, אלא שה’ בורא ומהווה אותה בכל רגע. כיון 
שכך, היא חשה שה’ הוא המציאות שלה. לכן גם לאחר שהנשמה נכנסה לתוך 
גוף, אף על פי שמצד הגוף האדם מרגיש את המציאות שלו כמציאות שקיימת 

בפני עצמה, מצד הנשמה לאדם אין מציאות נפרדת, אלא  הוא חלק מה’.

וכפי שאדמו"ר הזקן כותב בתניא פרק לא:

ולזה אשים כל מגמתי וחפצי להוציאה ולהעלותה )=את הנפש( מגלות זה, להשיבה 
יתברך  באורו  נכללת  שהיתה  בגופי,  שנתלבשה  קודם  כנעוריה,  אביה  בית  אל 
ומיוחדת עמו בתכלית. וגם עתה כן תהא כלולה ומיוחדת בו יתברך, כשאשים כל 

מגמתי בתורה ומצות…

המתנה הזו באה לידי ביטוי בתוך האדם בעיקר באופן חיובי: ה’ נתן לאדם במתנה 
את היכולת להסתכל על עצמו כמו שה’ מסתכל עליו. מצד ה’ האדם הוא חלק ממנו, 
גילה זאת לאדם בתורה. האדם רוצה להרגיש שהוא  וה’  “חלק אלוק ממעל ממש", 
חלק מה’, והרצון הזה הוא רצון יותר פנימי אפילו מהרצון לחיות. היכולת להסתכל על 
עצמו כחלק מה’, והרצון להרגיש חלק מה’, הם המתנה שהאדם מקבל מה’92. אמנם 
התפיסה הראשונית של האדם את עצמו היא שהוא נפרד מה’, אבל ה’ נותן לו במתנה 

את היכולת להסתכל על עצמו כחלק מה’, ולרצות לחוש זאת.

92. כמובן, הרצון להיות חלק מה' הוא הפוך מהרצון לחיות בצורה אינטרסנטית. לכן הרצון של האדם לחוש שהוא חלק מה', הוא 
החלק החיובי של הרצון של האדם לא להיות מרוכז בעצמו ולא לחיות רק בשביל עצמו.



שיעור הכנה לי"ט כסלו












-50-

לא רק מתתיהו

על  היכולת להסתכל  יהודי במתנה את  לכל  נתן  במאמרים הקודמים למדנו שה’ 
עצמו כחלק מה’, ואת הרצון והמוכנות למסור את הנפש על מנת לבטא זאת. על מנת 
שנוכל לשים לב איפה המתנה הזאת נמצאת אצלנו ולא רק אצל הצדיקים הגדולים, 

נעמיק יותר ברצון למסור את הנפש:

הרצון של האדם לחיות

ה’ רוצה שהאדם יחיה, שהרי ה’ ברא אותו. יותר מזה, ה’ לא רוצה רק שהאדם יחיה, 
ה’ רוצה גם שהאדם ירצה לחיות, ויחיה מתוך חשק.

הרצון של ה’ שהאדם יחיה מוליד אצל האדם רצון לחיות, אבל האדם לא חש את 
הרצון שלו לחיות כרצון של ה’. ברצון של האדם לחיות לא ניכרת זיקה הכרחית לרצון 
של ה’ שהאדם יחיה, ולהיפך, הרצון הזה של האדם אפילו מבטא רצון לחיות גם אם 

ה’ לא רוצה שהאדם יחיה.

הרצון של האדם לחיות מופיע בשתי צורות:

ההופעה הראשונה היא שהאדם חושב שהחיים הם דבר טוב ויקר. לכן האדם רוצה 
לחיות, ולכן הוא גם חושב שטוב שאחרים יחיו וירצו גם הם לחיות.

אבל יש גם הופעה נוספת לרצון של האדם לחיות: האדם מרגיש שהרצון לחיות הוא 
רצון עיוור שחשוב לו יותר מכל דבר אחר, והוא מרגיש שהרצון לחיות כל כך חזק אצלו, 
עד שהוא קודם לרצון שלו לשים לב ולהיות רגיש לסביבתו. האדם מרגיש את הרצון 
לחיות כל כך חזק, עד שנראה לו שהוא מוכן להשתמש בכל מה שנמצא סביבו לטובתו, 
בלי לשים לב האם זה טוב או לא. יותר מזה, הרצון של האדם לחיות גורם לו להרגיש 

שאפילו הקב"ה ‘קיים’ כביכול בשבילו, וגם הוא משרת את המטרה הזו.



שיעור הכנה לי"ט כסלו












-51-

בעצמו  מרוכז  שהוא  העובדה  במציאות:  ביטוי  לידי  בא  האדם  של  הרצון  כמובן, 
וברצון שלו לחיות גורמת לו הרבה פעמים שלא להתחשב בזולת, ואפילו לנצל את 
להיות  לא  הרצון  את  מה’  למעלה, האדם מקבל במתנה  כפי שנכתב  הזולת. אמנם, 
אנוכי, ולכן משתדל, מי פחות ומי יותר, שלא לפגוע בזולת. אבל למרות ההשתדלות 
הזו, האדם שם לב שהאנוכיות שלו באה על חשבון הזולת. כאשר האדם רואה שהוא 
חי את החיים שלו גם על חשבון הזולת, אפילו בדקוּת, זה מזכיר לו וממחיש לו שמצד 
ה’,  ואפילו את  כל הסביבה שלו,  לנצל את  מוכן  היה  הוא  לחיות  הרצון העיוור שלו 

בשביל החיים שלו.

שהמחשבה  מלמד  הסביבה,  חשבון  על  בא  כשהוא  גם  לחיות,  האדם  של  הרצון 
שלו שהחיים הם דבר טוב ויקר היא לא רק חיובית, אלא יש בה גם חלקים שליליים. 
המחשבה שהחיים הם דבר טוב ויקר כוללת גם חלק חיובי – הרצון שאנשים אחרים 
יחיו גם הם, וגם חלק שלילי – הרצון שאנשים אחרים רק ישרתו את הרצון של האדם 

לחיות.

החלק הטוב של הרצון של האדם לחיות מגיע מכך שה’ רוצה שהאדם יחיה, ורוצה 
זה מוציא את   – יחיה  כי ה’ רוצה שהוא  ירצה לחיות. אם האדם רוצה לחיות  שהוא 

האנוכיות מתוך הרצון של האדם לחיות )וכפי שיוסבר יותר בסמוך(.

אבל אם האדם רוצה לחיות כי זהו הרצון שלו, ובלי קשר לכך שה’ ברא אותו וה’ 
ברצונות של  עיוור, שלא מתחשב  רצון  יבטא  לחיות  הרצון שלו   – יחיה  רוצה שהוא 

הסביבה.

רצון ה’ מוציא את ה’אנכיות’ מהרצון של האדם

על מנת לחדד את הדברים צריך להסביר: למה האדם תופס את הרצון של עצמו 
כרצון אנוכי, בעוד את הרצון של ה’ האדם לא תופס כרצון אנוכי?

התשובה נעוצה בכך שהאדם הוא נברא, ו’מציאותו לא מעצמו’. כלומר תמיד האדם 
יזדקק לדברים שמחוץ לו בשביל לחיות. הוא זקוק לה’ שיברא אותו ולהורים שיולידו 
אותו, לעולם שיתן לו אוכל ושתיה ושאר צרכים, לאנשים שיעזרו לו ויהוו לו חברה. 
ממילא כאשר האדם מרוכז ברצון לחיות, והרצון הזה קודם אצלו לרגישות לסביבה 
ולרגישות לה’ - הוא מרגיש שהוא מנצל את סביבתו, ואפילו את הקב"ה, בשביל עצמו. 

זו הסיבה שהאדם מרגיש שהרצון הבסיסי שלו לחיות הוא רצון אגואיסטי.

אבל הקב"ה ‘מציאותו מעצמו’. הוא בורא ולא נברא, והוא לא זקוק לדברים שמחוץ 
לו, חס ושלום93. ה’ רוצה את העולם ואוהב אותו, וזה מה שגורם שהעולם יהיה קיים. 
ממילא כאשר ה’ רוצה משהו הוא לא מנצל את סביבתו, ואין ברצון של ה’ אנוכיות, 
ורצון לנצל עולם קיים לצרכיו. זו הסיבה שכאשר האדם רוצה לחיות כחלק מהרצון של 

ה’, זה מוציא מהרצון לחיות את האנוכיות שבו.

93. ראה הלכות יסודי התורה ביד החזקה פרק א, הלכות א-ג.



שיעור הכנה לי"ט כסלו












-52-

כי קרוב אליך הדבר מאוד

כאשר האדם מתבונן בכך שהרצון שלו לחיות מצד עצמו הוא אנוכי, ואילו הרצון 
של ה’ הוא לא אנוכי, מחלחלת אליו המחשבה שהוא מעדיף לחיות כי ה’ רוצה ולא כי 
הוא רוצה. המחשבה הזו מניעה את האדם לא לחיות כי הוא רוצה, אלא לחיות כי זה 

עושה נחת רוח לה’.

הרצון לחיות הוא כמובן לא רצון שולי בתוך הנפש של האדם. הרצון לחיות הוא 
עצם הנפש של האדם, עצם האישיות שלו. כאשר האדם רוצה לחיות כחלק מהרצון 
של ה’, ולא כי הוא רוצה, הוא בעצם רוצה שלא תהיה לו אישיות נפרדת, אלא להיות 

חלק מה’94.

כפי שנכתב, האדם קיבל מה’ את היכולת להסתכל על עצמו כמו שה’ מסתכל עליו. 
ה’ רואה את האדם כחלק ממנו, והאדם יכול להיות מודע להסתכלות של ה’, ולהסתכל 
על עצמו כמו שה’ מסתכל עליו. כאן מוסבר יותר מזה: האדם קיבל מה’ לא רק את 
היכולת לראות את עצמו כחלק מה’, אלא גם את הרצון להרגיש שהוא חלק מה’, ולא 
חי רק בשביל עצמו. כאשר האדם רוצה לחיות כי ה’ רוצה שהוא יחיה – הוא מרגיש 

שהרצון שלו לחיות הוא לא רצון עיוור שקיים בו, אלא חלק מהרצון של ה’.

אדמו"ר הזקן אומר שלכל יהודי יש נפש אלוקית, שהיא “חלק אלוק ממעל ממש". 
בתוך המילים ‘נפש אלוקית’ יש מעין סתירה פנימית: המילה ‘נפש’ מבטאת את החיות 
של האדם, ואילו המילה ‘אלוקית’ אומרת שהחיות היא חיות אלוקית. אדמו"ר הזקן 
מתכוון לומר שמצד אחד יש ליהודי חיות שהיא מתנה מה’, והיא חלק מה’, “חלק אלוק 
ממעל", ומצד שני היא מתלבשת ממש בתוך היהודי, ועל כן לא רק שהיהודי הוא חלק 

מה’, אלא הוא גם יכול להרגיש שהוא חלק מה’.

נמצא שכאשר היהודי מרגיש את האישיות שלו כנפרדת ועומדת בפני עצמה, הוא 
לא מזוהה עם הנפש האלוקית, אלא יש לו נפש אלוקית שקיימת בתוכו. אבל כאשר 
הנפש  ולא  שלו,  האלוקית  הנפש  היא  שלו  הזהות  מה’,  חלק  שהוא  מרגיש  היהודי 

הבהמית שלו.

בכל יהודי יש נפש אלוקית, ולכן כל יהודי יכול להרגיש בתוכו שהוא חלק מה’, וזה 
בא לידי ביטוי ומתגלה בטבע של היהודי למסור את הנפש לה’.

והתורה  יכולים לעורר את המקום הזה בנפש95,  והחיים בקרבתם  סיפורי צדיקים 
והמצוות מביאים את המקום הזה לידי ביטוי. שכן את המצוות האדם עושה כדי לקיים 
את רצון ה’, וכך האדם מגלה שהוא רוצה את הרצון של ה’ יותר מאשר את הרצון שלו.

94. וכפי שכתוב בתניא בפרק יד שעל האדם לומר ללבו "אינני רוצה להיות רשע אפילו שעה אחת, כי אינני רוצה להיות מובדל 
ונפרד חס ושלום מה' אחד בשום אופן". מה שלאדם נראה שהוא נפרד וקיים בפני עצמו, וכן העולם כולו נפרד וקיים בפני עצמו 

זה נקרא 'סטרא אחרא'. וכפי שכתוב בתניא פרק ו ופרק כב.

95. הרצון הפנימי של האדם להיות חלק מה' ולא לרצות לחיות בצורה אנוכית, מאיר יותר כאשר האדם מתבונן בצדיקים, ומציב 
אותם כדמויות שאחריהם יש להימשך. האדם רואה שאצל צדיקים הרצון הפנימי הזה בא לידי ביטוי בפועל במעשים הטובים 

שלהם, וזה גם ממחיש לו שהנקודה הזו קיימת בתוכו, וגם מושך אותו לרצות שגם אצלו הרצון הפנימי הזה יצא לפועל.



שיעור הכנה לי"ט כסלו












-53-

לכן אף על פי שהאדם מרגיש שהרצון לחיות כחלק מהרצון של ה’ רחוק מהתחושה 
הפשוטה שלו, גם על הרצון הזה נאמר “כי קרוב אליך הדבר מאוד". הרצון לא להיות 
אנוכי קרוב מאוד אל האדם, וההתבוננות בכך שה’ רואה את האדם כחלק ממנו גם 
היא בהישג ידו של האדם. שני הדברים הללו יחד גורמים לאדם להבין שהרצון לחיות 

כחלק מהרצון של ה’ הוא הרצון הכי פנימי שלו.



חכמת

התו 

ר
ה מ

ו
 ל
החושך של




יוון 



-54-

חכמת התורה מול החושך של יוון
רָתֶךָ 

ֹ
תּו כּחָים  לְהַשְׁ רָאלֵ, 

ׂ
ישְִ ךָ  עַמְּ עַל  עָה  הָרְשָׁ יוָןָ  מַלְוּכת  עָמְדָה  שֶׁ כּ"ְ

נֶךָ"
ֹ
י רְוצ וּלְהַעֲברָים מֵחֻקֵּ

החושך של חכמת יון

בלשון הקודש פירוש המילה ‘יון’ הוא טיט. על הפסוק “טבעתי ביון מצולה" מפרש 
רש"י “בבוץ טיט של המצולה". חכמת יון מושכת את האדם להיות שקוע וטבוע בתוך 

הטבע, בתוך המציאות.

כאשר חז"ל מתארים את מלכות יון ביחס לשאר המלכויות שעמדו על עם ישראל, 
הם אומרים שהיא נקראת “חושך". כך דרשו על הפסוק “והארץ היתה תהו ובהו וחשך 

על פני תהום"96:

"’והארץ היתה תהו’ זה גלות בבל... ‘ובהו’ זה גלות מדי... ‘וחושך’ זה גלות יון 
שהחשיכה עיניהם של ישראל בגזירותיהן... ‘על פני תהום’ זה גלות ממלכת 

הרשעה"97.

וכך לגבי הפסוק שנאמר על אברהם אבינו בברית בין הבתרים “והנה אימה חשכה 
גדלה נפלת עליו" דרשו:

"חשיכה זו יון, שהחשיכה עיניהם של ישראל בגזרותיה"98.

כדי להבין מדוע מלכות יון נקראת “חושך" וכיצד היא גורמת לאדם לטבוע בתוך 
המציאות, נתבונן בתהליך ההיסטורי של המעבר בין הגלויות עליהן מדברים חז"ל:

96. בראשית א, ב

97. בראשית רבה ב, ד

98. שם בפרשה מד



חכמת

התו 

ר
ה מ

ו
 ל
החושך של




יוון 



-55-

מגילוי האלוקות בתקופת בית ראשון לחזון האנושי של בבל

בתקופת בית המקדש הראשון הנוכחות האלוקית הייתה גלויה ועוצמתית, וכנגדה 
גם הנוכחות האלילית הייתה חזקה. עם חורבן הבית והסתלקות השכינה, נכנס העולם 
מקומית  תופעה  היה  לא  השכינה  הסתלקות  שהותירה  הרוחני  החלל  חדש.  לשלב 
רוחניות  שיטות  במזרח  קמו  ממש,  עת  באותה  תבל.  קצוות  בכל  הדהד  אלא  בלבד, 
היה  באותה תקופה  בכיפה’  מי ש’שלט  הבודהיזם.  דוגמת  חדשות שבמרכזן האדם, 
ייצג חזון אנושי בעל השראה  נבוכדנצר ומלכות בבל שהוא עמד בראשה. נבוכדנצר 
אלוקית. נבוכדנצר היה אדם גדול עם אידיאולוגיות גבוהות, עד שבחלומו הוא רואה 
את כל ההיסטוריה של העולם עד ימות המשיח ועד בכלל. הוא גם שאף להחליף את 
דעיכת  את  ביטאה  זאת  שאיפתו  לְעֶלְיוֹן"99.  אֶדַּמֶּה  עָב,  בָּמֳתֵי  עַל  “אֶעֱלֶה   – אלוקים 
הנוכחות האלוקית הישירה ואת עליית האדם כמארגן העליון של כל המציאות. פני 

האלוקות החלו להסתתר. 

עלייתה של מלכות פרס התאוותנית

עוד  דעכה  האלוקית  כשההשראה  הבבלי.  לחזון  נגד  כתגובת  עלתה  פרס  מלכות 
יותר, נותר ואקום שנמלא בגשמיות ובתאוות. תרבות פרס, כמתואר במגילת אסתר, 
העמידה במרכז את המשתה ואת התענוג החומרי. הגשמיות הגסה גברה על ההשראה 
המתפוגגת של בבל וההסתר התעצם. מלכות פרס נמשלת לדב, שיושב בתוך הגשמיות 
מלך  תקופה  באותה  מזה100.  יותר  משהו  להיות  שאמור  בדעתו  מעלה  לא  ופשוט 
הוא   – הביע את המלכות שלו  כזה  ובאופן  “מלך מעצמו"101,  אחשוורוש, אחשוורוש 
נהנה מעצמו בצורה פשוטה, הוא לא צריך שום סיבה בשביל להרגיש טוב ואפילו לא 
צריך לחשוב שהוא כמו אלוקים. לכן הוא היה איש לא תרבותי, אפילו מוזיקה – כמו 
רק  זה  לו  שיש  מה  כל  אצלו,  מוזכרת  לא   – שלמה  ואצל  נבוכדנאצר  אצל  שמוזכר 

גשמיות102.

עלייתה של מלכות יון החשוכה

אלא  גסה  בגשמיות  שקעו  לא  הם  הפרסית.  לתאוותנות  כתגובה  הופיעו  היוונים 
– החכמה  בו  ביותר  והיקר  הנעלה  את החלק  ובפרט  “האנושי",  את  במרכז  העמידו 
והשכל. הם קידשו את היופי, האסתטיקה וההתעמלות, אך מעל הכל, את כוחו של 

השכל האנושי. 

99. ישעיהו יד, יד

100. כדרשת הגמרא במגילה )יא.( "'דוב שוקק' זה אחשורוש...ותני רב יוסף אלו פרסיים שאוכלין ושותין כדוב ומסורבלין בשר 
כדוב ומגדלין שער כדוב ואין להם מנוחה )הם לא נחים אלא כל הזמן נהנים עוד ולא נמאס להם( כדוב". 'פרס' מלשון חצי, מסתפקים בחצי 

הגשמי שלהם ולא חושבים שצריך להיות יותר מזה.

101. מגילה דף יא. "שלא היה מזרע המלוכה" )רש"י(.

102. עוד בעניין התנהגותו של אחשוורוש לעומת התנהגותו של נבוכדנצר, ראה בחוברת "התחפושת של הקב"ה" שיצאה לאור 
לקראת פורים תשפ"ה.



חכמת

התו 

ר
ה מ

ו
 ל
החושך של




יוון 



-56-

היוונים  ותככים.  קנאה  יצרים,  עם   – אנושיות  לדמויות  הפכו  באולימפוס  האלים 
השתעשעו בסיפורי מלחמות האלים, ובכך רוקנו אותם מתוכן. המהפכה היוונית שינתה 
אלקיים  חיים  כוחות  באלים  לראות  במקום  הרוחנית:  העולם  תפיסת  את  היסוד  מן 
שמניעים את הטבע ומחייבים יראה ועבודת קודש, החל האדם להסביר את העולם 
עם  נותרה  והאנושות  המרכזי,  תפקידם  מהאלים  ניטל  בכך  ומדע.  היגיון  באמצעות 
שתי אפשרויות בעייתיות – או כפירה גמורה באלילים שביטאו את תפיסת האלוקות, 
או המשך קיומם כדמויות תרבותיות וסמליות, שלא עומדות עוד במרכז של אמונה 
חיה. בעצם, היוונים חשבו שהאדם האמין באלים דמיוניים, סתם הפחיד את עצמו ולא 

פיתח שום קשר עם אלוקים.

בכך, הם הציבו את האדם ושכלו בפסגת הקיום, הם לא טענו רק שהאדם חכם, 
אלא הם טענו שהאלוקות עצמה אינה אלא ביטוי של חכמה, “שכל פועל". התקדמות 

היסטורית זו הגיעה לשיאה בהעמדת השכל האנושי כשופט העליון של המציאות.

בחכמת יון כל דבר בנוי על מציאות קיימת. או שהשכל מנתח את המציאות הגשמית, 
או שהשכל מנתח היגיון שקיים בתוך השכל של האדם. המציאות כבר קיימת, והאדם 
מנסה לחקור אותה. ההיגיון כבר קיים בתוך האדם, והאדם מנסה לחשוב לפיו. בחכמת 
יון האדם לא שואל את עצמו מי ברא את המציאות או מי ברא את ההיגיון. המציאות 
קיימת וההיגיון קיים, וזוהי נקודת ההתחלה. לכן היונים האמינו שהעולם קדמון, כי 

מבחינתם כל דבר במציאות מוכרח לעמוד על דבר שקודם לו.

יוצרים מציאות סגורה  זו, היוונים אוטמים את המציאות ומקבעים אותה,  בגישה 
שהשכל תוחם ואין דבר מחוצה לה103. ההשלכה הישירה של תפיסה זו היא שקיעה 
בטבע, עד כדי כך שלא רק הרגליים שוקעות בו אלא כל הראש )והשכל( שוקע בו104. אם 
העולם קדמון וכפוף לסיבתיות אינסופית לאחור, אזי אין מקור ראשוני, אין בריאה ואין 
אפשרות לחריגה מהסדר הקיים. זהו שכל מאובן, מקובע לכללים נוקשים ולא יכול 
לתפוס מציאות שנבראת מחדש בכל רגע. השכל הזה מחשיך את עיני האדם מלראות 
כל מציאות שמעבר להיגיון הנתפס: את הנס, את הבריאה ואת המקור האלוקי שאינו 
כפוף לשכל אלא הוא מקורו105. וכאן מגיע תהליך הסתר הפנים לשיאו המסוכן ביותר: 
פני האלוקות מוסתרים כעת מאחורי המסך האולטימטיבי – השכל האנושי, הנדמה 

כעצמאי וכל-יכול.

103. הגיאומטריה האוקלידית היא דוגמה מובהקת לתפיסה זו: חוקים אקסיומטיים כמו "אחד ועוד אחד שווה שניים" נתפסים 
כאמת מוחלטת ובלתי תלויה, החקוקה במבנה המציאות.

104. הדבר רמוז באותיות המילה יון. בהתחלה נקודה אחת למעלה )שמסמלת את החכמה(, אח"כ היא נמשכת למטה לקרקע )האות ו 
מגיעה מלמעלה עד תחילת ה'שורה' שבה כותבים(, ואח"כ היא טובעת מתחת לקרקע )האות ן יורדת מתחת ל'שורה'(.

105. יש כאן נקודה דקה שמאד קל להתבלבל בה. אפשר לחשוב שאם העולם קדמון זאת אומרת שהוא עומד מעצמו – וזהו נס, 
ואילו אם העולם נברא זאת אומרת שהוא לא עומד מעצמו אלא יש מציאות שקדמה לו ואם כך זה כבר טבע. אבל האמת היא 
שכשאומרים שהעולם קדמון בעיקר רוצים לומר שהכל תקוע. לא רק שלכל דבר יש סיבה קדומה אלא שגם אין לו לאן ללכת – 

כך זה היה, כך ישאר, וזהו. אין מה לצפות לחידוש. ואילו כשאומרים שהעולם נברא – אז זה נס. 



חכמת

התו 

ר
ה מ

ו
 ל
החושך של




יוון 



-57-

לרכב על פילים

כחלק מתפיסת השכל של היוונים, הם האמינו שהעולם קדמון, שום דבר לא 
סברו  שהם  בכך  ביטוי  לידי  בא  זה  דבר  סיבה.  יש  דבר  ולכל  מאין’  ‘יש  נברא 

עומד. שהעולם  לכך  הסיבה  בעצם  שהם  פילים,  על  עומד  שהעולם 

עולם הנשלט אך ורק על ידי שרשרת סטטית ונצחית של סיבה ותוצאה הופך 
נוקשה, צפוי וחסר חיים. זוהי מציאות מאובנת, שבה אין מקום לחידוש אמיתי 
ולבריאה יש מאין. בוודאי שאין בה מקום לנס שהוא בעצם חריגה מחוקי הטבע 
ההכרחיים. הפיל הכבד, הארצי, המייצג את עולם הטבע הבלתי משתנה, משמש 
כאן סמל הולם לעולם חסר פליאה, עולם שכובד חוקיו לא מאפשר לו להתרומם.

כניגוד מוחלט. היא אינה רואה  ניצבת תפיסת העולם היהודית  זו  מול תפיסה 
את העולם כמערכת סגורה של חוקים, אלא כהתגלות מתמדת של רצון אלוקי. 
את  בדיוק  לבטא  כדי  חז"ל  את  משמש  הפיל  של  סמל  אותו  מדהים,  באופן 
פלאות   - בחלום  פיל  “הרואה  ברכות106:  במסכת  נאמר  כך  ההפוכה.  התפיסה 
נעשו לו, פילים - פלאי פלאות נעשו לו". מאמר זה קושר באופן מובהק את הפיל 
דווקא לנס ולפלא ולא לטבע הכבד והסיבתי. בעוד הפילוסופיה היוונית מתארת 
עולם ש’עומד על פילים’ – עולם כבד, הרובץ תחת משא אינסופי של סיבותיו 
הקודמות – התפיסה היהודית רואה את העולם כולו כ’נס’, כדבר ש’עומד מאליו’. 
אין לו בסיס חומרי להישען עליו מלבד רצונו המחיה של הבורא. העולם על פי 
היהדות הוא קל באורח פלא, משום שיסודו אינו חומר אלא ההתגלות האלוהית 

של בריאת יש מאין.	

106. נו, ב



שיעור הכנה לי"ט כסלו












-58-

חכמת התורה - הנס שמעל הטבע

חכמת התורה בדיוק הפוכה מחכמת יון. בניגוד מוחלט לחכמת יון הטוענת שלכל 
ברא  “בראשית  במילים  מתחילה  התורה  נברא,  ואינו  קדמון  והעולם  סיבה  יש  דבר 
אלוקים את השמים ואת הארץ". הארץ לא קיימת מאז ומעולם, אלא היא נבראה על 
ידי ה’. הרמב"ם פותח את ספרו הגדול במילים “יסוד היסודות ועמוד החכמות לידע 
לא  והוא  ‘מציאותו מעצמו’  פירושו שהקב"ה  ראשון"  “מצוי  ראשון".  מצוי  שיש שם 

נסמך על מציאות שקודמת לו.

אם, כפי שראינו במאמר הקודם, חכמת יון גורמת לטבוע בטבע, חכמת התורה היא 
הנס שמעל לטבע. הקב"ה נותן לנו את התורה בתור “נס להתנוסס"107. בלשון הקודש 
‘מציאותו  אלא  קיימת,  מציאות  על  עומד  לא  ה’  למעלה.  שמתנוסס  משהו  הוא  נס 
מעצמו’. ממילא כאשר האדם לומד תורה, השכל שלו לא מנתח היגיון קיים אלא הוא 
משמש ככלי לנס, לאור אלוקי. התורה אומרת לנו לעשות מצוות כי כך ה’ רצה, לא 

כתוצאה של המציאות או של ההיגיון.

ליוונים היה הרבה שכל, אבל הוא היה מאובן, הוא מחויב לעבוד לפי כללים וסיבות. 
לעומתם, אצלנו השכל הוא רק כלי שמצליח להגביל בתוכו קצת מהאינסוף108, שבעצם 

כל הזמן עומד מאליו.

בחלקה הראשון של החוברת109 הארכנו לומר שלימוד תורה אינו כמו לימוד מדע – 
בלימוד מדע האדם מנסה להבין את המציאות הקיימת, אך בלימוד תורה האדם מחדש 

את התורה ומה שהוא חושב זה התורה.

107. כלשון הפסוק תהלים ס, ו.

החכמה" ספירת  של  "מהותה  במאמר  וכן  החוברת,  בהמשך  לה"  זקוק  אין  "כבתה  במאמר  כך  על  עוד  ראה   .108.
במעמקים גליון 40.

109. במאמר "תורה שבעל פה – אנחנו נותני התורה"



שיעור הכנה לי"ט כסלו












-59-

כלומר, כשאנחנו לומדים תורה אנחנו לא רק קולטים את הנס של רצון ה’, אלא 
התורה מושכת גם אותנו להיות נס. ה’ נתן לנו את התורה, ופירושו של דבר שה’ רוצה 
שאנחנו נחליט מה הוא רוצה. כלומר בשכל שלנו אנחנו יכולים לא רק לקלוט רצון 
אלוקי – שכפי שאמרנו הוא לא תוצאה של מציאות או היגיון – אלא אנחנו יכולים גם 
להמציא את הרצון הזה. שכל כזה הוא בדיוק הפוך מהשכל של היונים שחייב לעמוד 
‘סבי דבי אתונה’110 הוא אותו רבי  יהושע שהתווכח עם  על מציאות קיימת. לכן רבי 
יהושע שאמר “לא בשמים היא"111. ה’ נתן לנו את התורה, ורוצה שאנחנו נחליט מהו 
הרצון האלוקי. הויכוח בין רבי יהושע לסבי דבי אתונה הוא בעצם ויכוח האם השכל 

שלנו הוא טבעי וטבוע בתוך המציאות, או שהוא אלוקי וניסי.

כאשר אנחנו לומדים תורה השכל שלנו בעצמו נעשה כלי לנס, וכמו שכתוב “נתת 
ליראיך נס להתנוסס מפני קושט סלה". התורה נקראת אמת )קושט בארמית(, והאמת שלה 
הזו  התורה  אמת  הרמב"ם;  בלשון  אמת’  ‘מצוי  או  מעצמו’,  ‘מציאותו  הוא  שה’  היא 

מושכת גם אותנו להיות “נס להתנוסס".

חנוכה הוא ניצחון חכמת התורה על חכמת יון, ולכן דווקא בחנוכה מתגלה שה’ נתן 
לנו את התורה, ועל ידי התורה אנחנו נעשים נס בעצמנו. שהרי אנחנו מברכים “אשר 
קדשנו במצוותיו וציוונו להדליק נר חנוכה" – וה’ לא ציווה אותנו את זה בשום מקום 
בתורה! הגמרא אומרת שה’ ציווה אותנו להדליק נר חנוכה בכך שכתוב “לא תסור". 
החכמים מחליטים מה ה’ רוצה – וזה נקרא שה’ ציווה אותנו. אנחנו לא רק לומדים 
מהו הרצון האלוקי שלא נסמך על מציאות, אלא אנחנו בעצמנו קובעים מהו הרצון 

האלוקי הזה, כי ה’ הפך את השכל שלנו להיות כלי לחכמת התורה, כלי לנס.

כאשר אנחנו מדליקים נרות, אנחנו לוקחים חומר – שעווה או שמן – והופכים אותו 
להיות כלי לאור. השמן הוא ממשי ואפשר לתפוס אותו, והוא נעשה כלי ללהבה שאין 
לה ממשות ואי אפשר לתפוס אותה. כך אנחנו מפרסמים את הנס. בהדלקת הנרות 
אנחנו מפרסמים את הנס שה’ עושה לנו בכך שהוא נתן לנו את התורה: השכל שלנו, 
שהוא חומר גשמי, נעשה כלי לחכמת התורה, לאור אלוקי, שלא נסמך על שום דבר 

במציאות.

110. בכורות ח: רבי יהושע עשה זאת הרבה פעמים כמו שנראה בחגיגה ה: ונקרא גם "חכימא דיהודאי" )בבכורות שם(.

111. ב"מ נט: וראה בחוברת "ממנו תצא תורה" עמ' 14.



ניצח

ו
 ן
של

צדיקים 




-60-

ניצחון של צדיקים
רִםי, 

ֹ
ידַ טְוה ידַ מְעַטּםי, וּטְמֵאםי בְּ םי, ורְַבּםי בְּ ידַ חַלָּשִׁ רִםי בְּ

ֹ
מָ"סַרְתָּ גבִּו

ל 
ֹ
ם גּוד תָי שֵׁ

ׂ
עָשִ רָתֶךָ. וּלְךָ 

ֹ
סְקֵי ות

ֹ
ידַ עו ידַ צַדִּקִיםי, וזְדִֵםי בְּ עםי בְּ וּרְשָׁ

לָמֶךָ"
ֹ
עו שׁ בְּ

ֹ
וקְָוד

בברכת על הניסים אנו מתארים את נס הניצחון בחנוכה: “מָסַרְתָּ גִבּוֹרִים בְּיַד חַלָּשִׁים, 
וְרַבִּים בְּיַד מְעַטִּים, וּטְמֵאִים בְּיַד טְהוֹרִים, וּרְשָׁעִים בְּיַד צַדִּיקִים, וְזֵדִים בְּיַד עוֹסְקֵי תוֹרָתֶךָ. 
וּלְךָ עָשִׂיתָ שֵׁם גָּדוֹל וְקָדוֹשׁ בְּעוֹלָמֶךָ". שני הזוגות הראשונים מובנים: בשביל שייפלו 
גיבורים ביד חלשים ורבים ביד מעטים, אכן צריך נס, שכן בדרך הטבע הגיבורים והרבים 
הם המנצחים את החלשים והמעטים. אבל בשלושת הזוגות שלאחר מכן לא ברור מה 
הנס – האם בדרך הטבע טמאים אמורים לנצח את הטהורים, ורשעים אמורים לנצח 

את הצדיקים? למה זה שהצדיקים מנצחים נקרא נס?

טמאים ביד טהורים

בלשון של ימינו112, במקום ‘טמאים’ ניתן לומר ‘מלוכלכים’, כלומר כאלו ש’משחקים 
משחק מלוכלך’. יש אנשים בתקשורת, במרחב הציבורי וכו’, שלטעמם כל התנהלות 
מותרת בשביל להוביל את האג’נדה. מותר לשקר ולהעליל, לצייר תמונה מעוותת של 
המציאות, לשים במרכז סדר היום נושאים שוליים מאוד וכך ליצור מצג שווא כאילו 
זה הקונצנזוס, לקדם אג’נדה פוליטית במסווה של דאגה לזכויות האדם )תוך כדי שזכויות 

של אנשים אחרים כלל לא מעניינים אותם( וכו’.

לעומתם יש אנשים, שגם להם יש אג’נדה, אג’נדה של דאגה לעם ישראל וכדומה, 
ידי  על  זאת  עושים  לא  הם  אבל  האג’נדה שלהם,  את  לקדם  מאוד  חשוב  להם  וגם 
מהלכים ‘מלוכלכים’. הם חושבים שאם האג’נדה שלהם באמת טובה, ראוי שאנשים 
יכירו בכך באמת, בלי ‘שטיקים’, ואם אנשים עדיין לא מכירים בטיבה של האג’נדה 

112. מאמר זה נכתב בחנוכה תשפ"ד בהתייחסות למלחמה.



ניצח

ו
 ן
של

צדיקים 




-61-

שלהם, הם צריכים לעבוד ולהשקיע ולהראות עד כמה מה שהם חושבים זה מה שטוב 
ונכון, ולא לקדם את עצמם על ידי שקרים ותככים113.

כי הם משתמשים בדרכים  ה’טהורים’  לנצח את  ה’טמאים’ אמורים  בדרך הטבע, 
שה’טהורים’ לא מוכנים להשתמש בהן. אבל האור של חנוכה גורם לכך שקורה נס, 
ודווקא מי שלא מנסה להידחף, לקלל ולומר שמותר רק לו לדבר וכו’, דווקא זה עצמו 

גורם שיקשיבו לו, יכבדו אותו ויראו בצדקתו.

זדים ביד עוסקי תורתך

לזדים ‘מותר’ לעשות במלחמה כל מה שהם רוצים, והם אכן עושים ככל העולה 
שעושים  אנשים  הם  תורתך’  ‘עוסקי  זאת  לעומת  מאוד.  גדולה  באכזריות  רוחם,  על 
מלחמה לפי התורה, מלחמה שאותה עושים רק מתי שמותר, ומתנהלת במסגרת של 
דינים וסברות. מהבחינה הזו כל עם ישראל הם ‘עוסקי תורתך’, שכן אנחנו מחפשים 
כזו  ומוצדק. מלחמה  ונכון  זה טוב  ולהילחם רק כאשר  וישרה,  להתנהג בדרך טובה 
מלאה במורכבות ובדיונים, מה מותר ומה אסור, מה טוב לעשות ומה לא טוב לעשות, 
וממילא כאשר באים להילחם בפועל, כל פעולה מורכבת, שכן צריך לעשות כל חלק 

ממנה בצורה הנכונה והטובה דווקא.

איך שהוא  מי שנלחם  עוסקי התורה, שכן  לנצח את  הזדים אמורים  בדרך הטבע 
רוצה אמור לנצח את מי שהמלחמה שלו מלאה מורכבויות, והוא לא מרשה לעצמו 
לעשות את הכל אלא רק את מה שמותר. אבל האור של חנוכה גורם לכך שהזדים 
נופלים ביד עוסקי התורה. הזדים נלחמים בלי סדר ובצורה מבולגנת, וזה גורם שהם 
אמנם נלחמים באכזריות, ועושים הרבה ‘רעש’, אבל דווקא זה שהם נלחמים איך שהם 
רוצים גורם להם לא לנצח. לעומת זאת עוסקי התורה נלחמים אמנם בצורה מורכבת, 

אבל בצורה מדויקת שפוגעת ברע שבו רוצים להילחם.

רשעים ביד צדיקים

התורה  שעוסקי  אלא  התורה,  לעוסקי  דומים  והצדיקים  לזדים  דומים  הרשעים 
והזדים הם ב’מוחין’, והצדיקים והרשעים הם ב’מידות’. אצל הזדים אין שום רשעה 
ואכזריות שאסורה, אלא הכל מותר להם, ולעומת זאת עוסקי התורה נלחמים בצורה 
מדויקת, ועושים רק את מה שמותר. אסור ומותר הם עניינים של ‘מוחין’, של ספרי 
אלא  ומותר,  באסור  עוסקים  לא  והרשעים  הצדיקים  זאת  לעומת  וחוקים.  תורה 

ב’מידות’, ברצון וביכולת הנפשית להילחם.

הרשעים גדלים ומתחנכים מגיל אפס להילחם, להרשיע, להרוג ולגזול – אין להם 
ולא  להרוג  מחפשים  לא  הצדיקים  זאת  לעומת  זאת.  מלעשות  נפשיות  עכבות  שום 

ששים לצאת למלחמה – זו לא הנטיה הנפשית הפשוטה שלהם114.

113. וכמו שהוסבר באריכות במ"א על יחסו של דוד למות אבשלום.

114. המחשה מעניינת לכך ניתן לראות בזמננו, כאשר ה'גדולים' אצל המוסלמים כל הזמן עסוקים במלחמות והרג, ולעומת זאת 



ניצח

ו
 ן
של

צדיקים 




-62-

בדרך הטבע, הרשעים אמורים לנצח את הצדיקים כיון שאין להם עכבות מלהילחם. 
הצדיקים  כאשר  שמנצחים.  אלו  הם  הצדיקים  שדווקא  גורם  חנוכה  של  האור  אבל 
כבר נלחמים, הם עושים זאת רק מפני שברור להם שהמלחמה שלהם מוצדקת מאין 
כמותה, ומכח זה הם נלחמים בכל הכח ובכל המסירות, וזה הנס של ניצחון המלחמה 
בחנוכה. לעומת זאת האכזריות של הרשעים מבאישה את ריחם, וגורמת שלא יהיה 

להם גיבוי ולא ירצו לעזור להם.

גיבורים ביד חלשים

בהתחלה נכתב שבשביל שגיבורים יפלו ביד חלשים אכן צריך נס, אבל באמת גם 
החלק הזה של התפילה לא ברור. האם החשמונאים היו פחות גיבורים מאשר היוונים? 

האם יהודה המכבי לא היה גיבור? למה אנחנו אומרים שהחלשים ניצחו?

בהקשר של ימינו ניתן לומר שגיבור זה מי שעושה מה שהוא רוצה, ולא מתחשב 
במה שאומרים העמים שסביבו, ולעומת זאת חלש הוא אדם ‘רגיש’, שלוקח קשה את 

מה שהעמים האחרים אומרים עליו, והרגישות הזו מחלישה אותו.

באופן פשוט, הגיבורים אמורים לנצח, שכן כיון שהם לא מתחשבים כל כך במה 
זאת,  לעומת  לעשות.  מה  להם  להגיד  אחרים  מעניין  כך  כל  לא  זה  להם,  שאומרים 
גורמת  מאוד,  בזה  ומתחשבים  עליהם  שאומרים  למה  רגישים  שהחלשים  העובדה 
לכך שכולם ידברו על מה שהם עושים, ובאו"ם יהיו הרבה החלטות בגנותם. שכן כיון 
שכאשר מעירים לחלשים הם אכן חושבים שהם לא בסדר, זה גורם שכל אחד ירצה 

להעיר להם, אפילו אם הוא מאוד רחוק ולא קשור לאזור ולמלחמה המדוברת.

חלשים.  שהם  מפני  דווקא  מנצחים  שהחלשים  לכך  גורם  חנוכה  של  האור  אבל 
כלומר, אם מה שהאחרים אומרים גורם ל’חלשים’ שלא להילחם כמו שצריך – זה אכן 
יקפידו להילחם כמו  ולא זה מה שיגרום להם לנצח. אבל אם ה’חלשים’  לא בסדר, 
שצריך, ויחד עם זה עדיין להיות רגישים למה שאומרים להם, ולהסביר למה בדיוק הם 
עשו כך, ולמה מה שהם עושים זה כן מוסרי וכו’ – אף על פי שזה יגרום לכולם לדבר 

עליהם, דווקא זה יכול להביא לניצחונם.

העובדה שכולם מדברים עלינו ומעירים לנו כל הזמן על מה שאנחנו עושים – נותנת 
לנו הזדמנות ומעניקה לנו במה להגיד את מה שאנחנו חושבים. אנחנו יכולים להסביר 
מה לדעתנו טוב ומה מוסרי, איך צריך להילחם בטרור וכו’. בסופו של דבר – העולם 
זה  ואת  לנו  לנצל את הבמה שנותנים  נשכיל  צמא לשמוע את הדיבורים הללו. אם 
שכולם מתעניינים במעשינו, ורוצים לדעת מה עשינו ולמה, נוכל לגרום שכל אותם אלו 
שמעירים לנו יהיו אלו שיקשיבו למה שאנחנו אומרים ויסכימו איתנו שמה שאנחנו 
אומרים שהוא טוב ומוסרי – באמת טוב ומוסרי. בדרך כזו דווקא ה’חלשים’, שרגישים 

למה שאומרים להם, הם אלו שמנצחים.

ה'גדולים' של היהודים עסוקים בעיקר באמירה שאין להתגייס לצבא. אצלינו בעיקר לא רוצים להילחם, ואם נלחמים זה רק 
בגלל שיש בכך הכרח.



ניצח

ו
 ן
של

צדיקים 




-63-

מצד הכוחות שפועלים בשטח כיום, ניתן לדבר בעיקר על מה שטוב ומוסרי. אבל 
נלמד  ומוסרי, אלא בעיקר  טוב  רק מה  לא  כולם מחכים שנגיד להם  באמת העמים 
אותם על האמונה בה’ ועל הנוכחות שלו בעולם, ושכל הטוב והמוסריות באמת נובעים 
מהאמונה הזו. עלינו לנצל את הבמה שנותנים לנו על מנת ללמד את כל העמים תורה 

ואמונה בה’, וכך באמת הגיבורים ‘יפלו’ ביד החלשים.

הרמב"ם כותב בסוף ספרו הגדול ‘היד החזקה’, שהמשיח יכוף )בדרכי נעם, כפי שמסבירים 
הצדיקים( את כל באי עולם להאמין בה’, לעשות את רצונו, לשמור שבע מצוות בני נח 

שבע  את  ולהפיץ  ולהסביר  לדבר  קרא  מליובאוויטש  הרבי  הזה  הרמב"ם  מכח  וכו’. 
מצוות בני נח, ולהשתדל שגויים רבים יקיימו אותם. בזמננו, הרב יצחק גינזבורג לקח 
זאת צעד קדימה – הוא קורא ללמד גויים תורה, ללמד את כל העולם את האמונה בה’, 

שה’ נוכח בעולם ומתייחס אלינו ומצפה שנהיה מודעים לכך ונגיב לקשר שלו איתנו.

אנחנו נמצאים ממש בימות המשיח, הזמן שעליו נאמר הפסוק “והלכו עמים רבים 
ואמרו: לכו ונעלה אל הר ה’ ואל בית אלקי יעקב, ויורנו מדרכיו ונלכה בארחתיו, כי 
מציון תצא תורה ודבר ה’ מירושלים"115, ועלינו לדאוג לכך שכל העמים ילכו בעקבות 
“בית אלקי יעקב". הרגישות שלנו למה שאומרים אומות העולם, מציבה אותנו במקום 
שממנו ניתן להשפיע את אור האמונה בה’, ואת הטוב והמוסר שמגיעים ממנה, לכל 

באי העולם.

רבים ביד מעטים

כך נופלים גם רבים ביד מעטים. הרגישות הגבוהה שלנו לכל מה שאומרים מסביבינו, 
בדרך הטבע  נגד מעטים.  רבים  והם  נגדנו,  העולם  כל  בעמדה שבה  אותנו  זה מציב 
הרבים  דבר  של  שבסופו  גורם  חנוכה  של  האור  אבל  המעטים,  את  מנצחים  הרבים 
מקשיבים למעטים, ומבינים שהם צודקים והם אלו שמורים את הדרך הטובה והנכונה, 

ובעיקר את האמונה בה’.

115. ישעיהו ב, ג



נרו

 חנוכהת




-64-

נרות חנוכה
ָ ך ת קָדְשֶׁ

ֹ
חַצְור ת בְּ

ֹ
ךָ, והְדְִלוּקי נור שֶׁ וּפנִּוּ אֶת הכָילֶךָ, וטְהֲִוּר אֶת־מקְִדָּ

אור של יהודי

נרות המקדש" אור המאיר פנימה

בבית המקדש נרות המנורה היו מכוונים פנימה, כפי שכותב הרמב"ם116. תופעה זו 
מפתיעה, שכן בדרך כלל נר נועד להאיר החוצה, אל סביבתו. התופעה הייחודית הזו 

באה ללמד אותנו נקודה עמוקה ביחס לקב"ה:

במציאות שאנו מכירים אין דבר כזה אור שמאיר לעצמו. תמיד יש עצם או דבר מה, 
ויש אור שמאיר עליו. האור תמיד תלוי במשהו אחר – אם אין לאור על מה להאיר, הוא 
מאבד את קיומו והופך לחושך. כמו כן, האור לא נוצר מעצמו, אלא מתוך חומר אחר 

שמתכלה.

זקוק לשום  ואינו  לעומת זאת, הקב"ה אינו תלוי בדבר חיצוני. הוא קיים מעצמו 
דבר אחר. במנורה שבמקדש, התכונה הזו באה לידי ביטוי בכך שהאור מופנה פנימה, 
אל תוך עצמו, ולא החוצה. זהו אור שמרמז על מציאותו של הקב"ה המתקיימת מתוך 

עצמה.

בנוסף, הגמרא117 אומרת שהנר המערבי במנורה הוא עדות לכל באי עולם שהשכינה 
שורה בישראל, משום שהוא אור שמתקיים בנס ולא כבה לעולם. אין זה אור שהקיום 

שלו נובע מהתכלות של חומר אחר, אלא אור בעל קיום פלאי העומד בזכות עצמו.

116. הלכות בית הבחירה פרק ג, הלכה ח

117. שבת כב, ב



נרו

 חנוכהת




-65-

תכונה זו מזכירה את מעמד הסנה, שבו האש לא כילתה את הסנה. האש, שמייצגת 
את גילוי ה’, אינה נזקקת לכלות )ולאכול( דבר כדי להתקיים, אלא היא מתקיימת מעצמה.

נר חנוכה: עדות על אורו של היהודי

והנה, כשם שמנורת המקדש מעידה על הקב"ה, כך נר חנוכה מעיד על מהותו של 
היהודי:

נר חנוכה מסמל את כוחו המיוחד של היהודי – היכולת ‘להדליק’ את עצמו, בדומה 
לה’. כך מלמד אותנו אדמו"ר הזקן118 – יהודי הוא “חלק אלוק ממעל ממש", ולכן יש 

בו את הכוח העצמי להאיר.

כוח זה בולט במיוחד בזמן שקבעו חכמים להדלקת נרות חנוכה – בשעות החשכה, 
כאשר הבית חשוך. גם במצב של חושך בבית, כלומר כשהעולם אינו משמש כבית לה’, 

ליהודי יש כח להאיר.

אור זה של היהודי לא רק גורם לסלק מעט את החושך – הוא גם מאיר את הבית 
עצמו, את בית המקדש. כך היה בזמן נס חנוכה, כאשר האור של המכבים הביא לחזרת 
העבודה בבית המקדש ולהשראת השכינה בו מחדש. וכך גם כיום, נר חנוכה מלמד 

אותנו שהאור שאנו מאירים נועד כדי לבנות מחדש את בית המקדש.

האור קשור לבית: יהודי יוצר בית לה’

ההדגשה בכך היא שאף על פי שהאור של היהודי הוא אור עצמי – שנובע מהיותו 
“חלק אלוק ממעל" – לא טוב שהוא יישאר מנותק, אלא עליו להיות מחובר לבית. זו 
הסיבה שעל פי ההלכה נרות חנוכה צריכים להיות סמוכים לפתח הבית. הטעם הפנימי 

לכך הוא שתפקידו של היהודי, מכוח האור שבו, להפוך את המציאות לבית לה’.

ככלי  מלא  באופן  משמשת  אינה  והמציאות  מקדש,  בית  אין  עדיין  כיום  אמנם 
לשכינה, אך נר חנוכה מלמד אותנו שמכוח האור של היהודי ניתן ליצור בית שבו ה’ 
שורה. לכן ההדלקה צריכה להיות בזיקה לבית, כדי להזכיר לנו שהאור שלנו לא נועד 

להאיר לבדו, אלא מטרתו להפוך את העולם לבית לה’. 

מצווה שמתעלה בזמן סכנה

בזמן סכנה, ההלכה מורה להדליק את נרות החנוכה בתוך הבית. מה התחדש בזמן 
הסכנה? כיצד פתאום ניתן להדליק את האור של היהודי בתוך הבית עצמו?

התשובה לכך היא שההתעקשות של היהודי להדליק את האור ולקיים את המצווה, 
שבו  לכלי  להפוך  יכולה  עצמה  שהמציאות  מגלה  לו,  מתנגדת  המציאות  כאשר  גם 
הקב"ה שוכן. לפי זה, כאשר יש סכנה המצווה לא מתבטלת – להיפך, היא מתעלה 

118. תניא פרק ב



נרו

 חנוכהת




-66-

למדרגה גבוהה יותר. מסירות הנפש של היהודי על המצווה גורמת לאור של היהודי 
להאיר כל כך חזק, עד שכבר המציאות כולה יכולה להפוך לבית לה’.

ככל שהדורות חולפים, מתבהרת ומתקבעת ההבנה שאורו העצמי של היהודי הוא 
חלק בלתי נפרד מזהותו, ומתברר שגם כשחושך גמור מקיף אותו, היהודי נשאר דבוק 
חנוכה  נרות  את  להדליק  המנהג  התקבע  סכנה,  עוד  שאין  אף  על  בימינו,  לכן  בה’. 
בתוך הבית. כך מתגלה שהיהודי, על ידי אורו העצמי, מצליח לבנות לקב"ה בית בתוך 

המציאות.

שנזכה שהאור שלנו יביא לכך שה’ בעצמו ידליק את אורו, ושגם הוא יאיר בתוך 
הבית שלו. ומכח זה נזכה לבנות את בית המקדש, במהרה בימינו!



שיעור הכנה לי"ט כסלו












-67-

כבתה אין זקוק לה

ניתן ללמוד את עומק מהות  אנו פוגשים בהלכה מפתיעה ממנה  בהלכות חנוכה 
המצווה: “כבתה אין זקוק לה". משמעות הדבר היא שאם הנר דלק כראוי מיד לאחר 
ההדלקה, אך כבה לאחר מכן, אין אנו חייבים להדליקו מחדש. אמנם, אם לא שמנו 
בכלי מספיק שמן מלכתחילה כדי שידלק הנר לכל משך השיעור הנדרש, אנו חייבים 

לחזור ולהדליק עם כמות שמן מספקת.

האם  חנוכה:  נר  הדלקת  מצוות  של  מהותה  על  יסודית  שאלה  מעוררת  זו  הלכה 
העיקר הוא שהנרות יהיו דלוקים בפועל, או שמא העיקר הוא השמן שבו קיים הכח 

לדלוק?

מההלכה המפתיעה הזו יוצא לכאורה, שהעיקר הוא השמן, שכן אם הייתה כמות 
מספקת, הרי שהמצווה התקיימה, ואין חובה לתקן את הכיבוי. אם כן, עלינו להבין – 
מדוע יש חשיבות גדולה כל כך לשמן? ואיך דווקא חשיבות השמן משקפת את מה 

שאנו רוצים לבטא במצוות הדלקת נר חנוכה?

שכל יווני

לעיין  ונפנה  חנוכה,  הלכות  את  לרגע  נעזוב  הללו,  השאלות  על  לענות  מנת  על 
בהבדל שבין היחס של היהודים לשכל לעומת היחס של היוונים לשכל. כפי שכתבנו 
במאמר “החושך של חכמת יון", היוונים שללו מהמציאות כל זיקה למה שמעליה, על 
ידי שהם העמידו את השכל בראש ובחנו כל דבר לפי תפיסתו של השכל המוגבל. בכך 
הם החשיכו את המציאות והשאירו אותה תקועה ומכונסת בתוך גבולותיה עצמה, בלי 

לתת אפשרות למה שמעבר אליה לבוא, להאיר אותה ולרומם אותה.

הוא  כך  ומתוך  קודמת,  מסיבה  נובעת  תוצאה  שכל  להבין  הוא  השכל  של  טבעו 
מתחקה אחר הקשר שבין המסובב לבין הגורם לו. אולם חשוב להבין נקודה יסודית: 
בהתאם  הסיבה  את  מגדיר  אני  התוצאה,  מתוך  הסיבה  את  להבין  מנסה  אני  כאשר 



שיעור הכנה לי"ט כסלו












-68-

לאופן שבו היא מתבטאת בתוצאה. כלומר, המקור נתפס בעיניי אך ורק כמי שגרם 
לתוצאה, וההגדרה שלו נבנית מתוך מה שיצא ממנו.

כך, כאשר אני מתבונן בעולם, אני אומר: “יש מי שגרם לו להיות", ומכוח זה אני 
מגדיר את אותו אחד כ"מי שעשה את העולם". במילים אחרות – השכל אמנם מתחיל 
מן התוצאה ומתקדם אל הסיבה, אך בסופו של דבר הוא מגדיר את הסיבה עצמה לפי 

התוצאה שנובעת ממנה.

באותו אופן אני מתבונן גם באדם. אני רואה את תכונותיו ושואל: מהו אדם? מתוך 
תחום שלם  זהו  האדם.  מהות  את  להגדיר  מנסה  אני  וההתנהגויות  התכונות  מכלול 
במדע – פסיכולוגיה – שחוקר את האדם, את תכונותיו, את דפוסי ההתנהגות שלו, את 
יחסי הסיבה והתוצאה הפועלים בו ואת הגורמים המשפיעים עליו. לעיתים החקירה 
נוגעת גם בפסיכיאטריה, שמתבוננת בתופעות גופניות הקשורות לנפש. השכל מתבונן 

אפילו על הנפש עצמה כעל מציאות, ומנסה להבין את טבעה ואת תכונותיה.

השכל יכול להתמקד רק בחלק הסיבתי והשיטתי – באותם מנגנונים מוגדרים שניתן 
לנתח ולחקור. אולם באדם יש גם חלק בחירי. הבחירה אינה ניתנת לחקירה מדעית – 

היא אינה תופעה סיבתית שניתן למדוד או לנתח.

שכל יהודי

לעומת מלכות יון, עם ישראל מסתכל על השכל בצורה הפוכה לחלוטין. כפי שכתבנו 
במאמר “חכמת התורה - הנס שמעל הטבע", אליבא דעם ישראל, כל עניינו של השכל 
הוא להיות כלי למה שמעליו – לשמש ככלי קיבול ולהכיל את האורות המגיעים ממקור 
גבוה יותר. בניגוד ליוונים הטוענים שהשכל הוא הכוח העליון, חושבים היהודים שישנו 

כוח עליון מהשכל.

מעל השכל הגלוי, קיימת עצם הנפש, המופשטת מכל הגדרה וצמצום. הנפש עצמה, 
בהיותה מופשטת מהגוף ומכל הגדרה שכלית, איננה בעלת קיום עצמי נפרד, אלא היא 
ולו  ומוגדר שיהיה ביכלתו להשיג  כלולה בה’. אולם, הנפש רצתה שיהיה כוח פרטי 
נטפים מתוך מציאותה האינסופית, ולשם כך הנביעה מתוכה את השכל. השכל הינו 
אפוא כוח פרטי ומוגבל, הנובע מתוך עצם הנפש וביכולתו להשיג נטפים מתוך האין 

של הנפש119.

תופעות  לנתח  יכול  הוא  שכן  בתוכו,  הנפש  את  ככולל  השכל  את  רואים  היוונים 
ישראל,  עם  אנו,  אך  פסיכולוגיות.  הגדרות  ולהגדיר  ורגשות,  חוויות  לקלוט  נפשיות, 
מבינים שכל מה שהשכל קולט הוא למעשה נטפים זעירים בלבד ממהותה של הנפש. 
לתפוס  שנועד  מוגבל  כח  רק  הוא  והשכל  בתוכה,  השכל  את  כוללת  הנפש  באמת, 

מקצת מאורה.

119. ראה עוד על כך במאמר "מהותה של ספירת החכמה" בגליון מעמקים מס' 40.



שיעור הכנה לי"ט כסלו












-69-

‘שכל של מדע’ מתייחס  ‘שכל של תורה’.  לבין  ‘שכל של מדע’  בין  מכאן ההבדל 
לעצמו כאל מה שמעל המציאות, כאילו הוא השופט והמגדיר של מה שנמצא מתחתיו. 
אבל ‘שכל של תורה’ מתייחס לעצמו ככלי שמאפשר לאדם לקלוט את מה שמעליו – 
את מה שמעבר לשכל. ‘שכל של תורה’ יודע שהוא לא מקור אלא הוא רק כלי קיבול 

שמקבל מן הנפש, מן החיות האלוקית, ומתרגם אותה להבנה אנושית.

זהו השכל היהודי: שכל שמכיר בכך שהוא חלק מן האמונה. האמונה היא למעלה 
אמונה  אותה  מתגלה  שבו  כלי   – ממנה  חלק  להיות  הופך  עצמו  והשכל  השכל,  מן 
רואה שהנפש כאילו מחליטה לתפוס את  יהודי מתבונן בשכלו, הוא  עליונה. כאשר 

עצמה, והשכל הוא הדרך שבה היא עושה זאת.

השכל שלנו הוא רק כלי לקבלת אור ה’

כאשר פסקה הנבואה מישראל, וה’ הסתיר את נוכחותו הגלויה בעולם, נוצרה סכנה 
גדולה שנשקע כולנו בתוך המציאות החומרית המכונסת בעצמה, ב"טיט היון", וניפול 

לתפיסה הטוענת שאין דבר מעבר למציאות מצד עצמה.

אך ה’ עשה עמנו נס ופלא וניצחנו את מלכות יון. עיקר הניצחון לא היה צבאי גרידא, 
אלא ניצחון במלחמת התרבות, מלחמה בין תפיסות עולם. מלכות יון ניסתה להחשיך 
את עיניהם של ישראל ולאלץ אותנו לקבל את המחשבה המצומצמת שאין דבר מלבד 

המציאות החשוכה המוגבלת לשכל.

אך עם ישראל ניצח, והתעקש על עמדתו הנצחית: המציאות לא עומדת בפני עצמה, 
והשכל הוא לא הכוח העליון הקובע את גבולות הקיום. השכל הוא כלי לעצם הנפש, 

והמציאות כולה נועדה לכך שה’ יאיר אותה באורו.

כעת אנו יכולים לשוב ולהסביר את משמעות ההלכה בה פתחנו, “כבתה אין זקוק 
ואין גישה  לה". כפי שנכתב, היוונים מסתכלים על המציאות וטוענים ש’זה מה יש’ 

למשהו מעבר לגבולות השכל. תפיסה זו מתמקדת בתוצאה המוגמרת הנראית לעין.

אך היהודים מסתכלים על המציאות, וטוענים שכל כולה פוטנציאל עצום לדלוק 
ולהאיר באור יקרות. מה שצריך הוא רק ללמד את המציאות שהיא בסך הכל כלי – 
מצד עצמה היא חשוכה, ועליה להיות פתוחה ומוכנה לקבל את אורו של ה’ שידליק 
אותה. לפי זה, היהודים אינם מסתכלים על המציאות כנר דולק בפועל, אלא כשמן 

שבכוחו להאיר.

אם כן, ההלכה מבטאת היטב את הנקודה המרכזית של חנוכה: בנרות חנוכה אנו 
רוצים להדגיש את מה שמשקף את המציאות האמיתית של העולם. לכן, אנחנו לא 
רוצים להסתכל על הנר הדלוק בפועל, אלא על השמן שביכולתו להאיר. המציאות 
בפועל היא חשוכה ולא דומה לנר דלוק, אך היא בהחלט דומה לשמן, כי היא מחזיקה 

בתוכה את היכולת לדלוק, כאשר ה’ יבוא ויאיר אותה.

משכך, כאשר הנר נדלק לרגע, הומחשה היכולת של השמן לדלוק. ומכאן ואילך, 
אם כבתה אין זקוק לה – אין צורך להדליק שוב, כי כבר נראתה לעין כל יכולתה של 

המציאות כולה להאיר באור ה’. 



שיעור הכנה לי"ט כסלו












-70-

כאשר יהודי מדליק נר חנוכה, הוא מתייחס למציאות ולשכל שלו ככלי לכך שאש 
הדבקות תיאחז בהם. לכתחילה, בוודאי היינו רוצים שהדבקות הזאת תישאר כל הזמן 
מחוברת לשכל, אך לפעמים הדבקות נעלמת וכל מה שנשאר לנו הוא רק שכל. גם זה 
בסדר, “כבתה - אין זקוק לה", כי העיקר שהסתכלנו על השכל שלנו כפוטנציאל לכך 

שהקב"ה יאחז במציאות.

 

למה להנות לבד?
המאמר השפיע עליך לטובה? התפילה שלך נראית אחרת בזכותו?

הצטרף כנציג להפצת עלון ממעמקים, ובכל שבוע שליח יגיע עד אליך 
עם חוברות מלאות חידושים מתורת הרב.
להצטרפות התקשר למספר: 058-6305341 )מאיר(

ההצטרפות 
כנציג חינם



תיקון


תפיס 



 האמונה בא-ל אחדת











-71-

נספח

זְמַן הַזֶּה יּמָםי הָהםֵ בַּ תֵוּני בַּ
ֹ
תָי לַאֲוב

ׂ
עָשִ ת שֶׁ

ֹ
ועְַל הַמּלְִחָומ

על  בדיבור  הארכנו  זו  בחוברת  האיסלאם.  מול  גדולה  מלחמה  מתנהלת  בזמננו 
הקשר של עם ישראל עִם ה’ ועל המסירות נפש בעם ישראל. בעקבות כך, בנספח זה 
נעסוק בהבדל בין הקשר של עם ישראל עם ה’ כפי שהוצג בחוברת, לבין הדמיון של 
הקשר איתו באיסלאם. ומתוך כך בהבדל שבין מסירות הנפש שיש בעם ישראל לבין 
באופן  קצת  נדבר  מהעניין  כחלק  האיסלאם.  אצל  שקיימת  שנראה  הנפש’  ‘מסירות 
כללי על הצורך במלחמות, ועל היחס בין ביטחון בה’ לבין ביטחון מדומיין שגורם לא 

להילחם כאשר צריך להילחם.

תיקון תפיסת האמונה בא-ל אחד
וחצינן תודהיה לומ םאלסיאה תלחנהב הנומאה בעםלו

א-להים".  ב"צלם  נברא  שהוא  אומרת  היא  האדם  בריאת  על  מספרת  כשהתורה 
ייחודיותו של האדם היא ביכולת שלו להכיר את ה’ ולקיים עמו תקשורת. כדי להבין 
את טיבה של תקשורת זו, ניתן להשוות אותה לסוגי קשרים שקיימים בין בני אדם. 
ישנם קשרים רדודים שאינם פונים אל האישיות, בדומה קצת לקשר בין בעלי חיים 
המגיבים זה לזה אך אינם מדברים. לעומתם, ישנה תקשורת אנושית מפותחת, ששמה 

דגש על הבנה מעמיקה של רצון הזולת ועל פנייה אישית בדיבור ישיר.

באופן דומה, כך גם מול ה’. יכול להתקיים איתו קשר בסיסי, שעיקרו הוא חוסר 
להתפתח  יכול  לחלופין,  ממש.  של  לקשר  מתפתח  אינו  אך  מנוכחותו,  התעלמות 
מולו קשר אמיתי, העוסק בבירור מתמיד של רצון ה’ ומתאפיין בדיבור הדדי. במהלך 
ההיסטוריה, צורת הקשר של האנושות עם ה’ נטתה להישאר ברמה הרדודה, מכיון 

שהדגש לא היה על פיתוח קשר אישי אלא בעיקר על הישרדות ותגובה לנוכחותו.



תיקון


תפיס 



 האמונה בא-ל אחדת











-72-

התורה מספרת שלפני שה׳ נתן את התורה לעם ישראל הם אמרו “נעשה ונשמע". 
כלומר, הם הביעו את רצונם בקשר אמיתי ומפותח שבו הם רוצים לשמוע מה ה’ רוצה 
מהם, והם מצידם יפנו אליו ויבקשו את רצונם ממנו120. כעת, כשהאנושות מתפתחת 
ומגיעה לבשלות, עליה לפתח את הקשר שלה עם ה’ ולהפוך אותו להיות כמו הקשר 

של עם ישראל איתו, שרק הוא הקשר הרצוי בין האנושות לבין ה’. 

כדי להבין טוב את הטעות של הקשרים הלא נכונים עם ה’ עד היום, נסתכל על 
ארבע התפיסות השגויות העיקריות: אלילות, כפירה, נצרות ואיסלאם. 

שלב ראשון: הפחד, ההיגיון והזלזול באלוהות

סופות,  הטבע.  איתני  מול  אונים  וחסרת  קטנה  האנושות  עמדה  דרכה,  בראשית 
רעידות אדמה, שיטפונות, צורך קיומי בהשגת מזון והישרדות – כל אלה ועוד עוררו 
אצל האדם פחד מן העתיד לבוא. הדבר דומה לתלמיד שבמקום לראות אצל המורה 
ומגבלות  חוקים  כריבוי  המערכת  כל  על  ילדותית  בצורה  מסתכל  ללמד,  הרצון  את 
וללמד  ומתעלם מהאישיות של המורה שמנסה לפנות אליו  שצריך להסתדר איתם, 
אותו. האדם הפריד את הכוחות השונים של הטבע לאלילים שונים ורבים. אל המים, 
אל המלחמה, אל השמש – לכל תופעה אל משלה. כך נולדה האלילות, כשיח בוסרי 

ראשוני של האדם עם אלוקים והופעתו בטבע.

המהפכה הגדולה הגיעה מיון העתיקה. היוונים, שעסקו במדע ובפילוסופיה, החלו 
לחקור את הטבע ללא פחד. הם חזו תופעות טבע, הבינו את חוקיהן, וכך תחושת התלות 
והפחד פינתה את מקומה לסקרנות ואף לתחושת שליטה. התפיסה הזו הובילה לכך 
שיש לאדם הבנה בטבע וממילא באלוקים. האלים באולימפוס הפכו לדמויות אנושיות 
– עם יצרים, קנאה ותככים. היוונים השתעשעו בסיפורי מלחמות האלים, ובכך רוקנו 
אותם מתוכן. המהפכה היוונית שינתה מן היסוד את תפיסת העולם הרוחנית: במקום 
לראות באלים כוחות חיים אלקיים שמניעים את הטבע ומחייבים יראה ועבודת קודש, 
החל האדם להסביר את העולם באמצעות היגיון ומדע. בכך ניטל מהאלים תפקידם 
המרכזי, והאנושות נותרה עם שתי אפשרויות בעייתיות – או כפירה גמורה באלילים 
וסמליות, שלא  שביטאו את תפיסת האלוקות, או המשך קיומם כדמויות תרבותיות 
באלים  האמין  שהאדם  חשבו  היוונים  בעצם,  חיה.  אמונה  של  במרכז  עוד  עומדות 

דמיוניים, סתם הפחיד את עצמו ולא פיתח שום קשר עם אלוקים.

היא  חדשה.  תקשורת  צורת  איתה  שהביאה  הנצרות,  צמחה  הזה  הריק  רקע  על 
לא ביקשה להחזיר את דמות האלים המפחידים שקדמו ליוונים אלא היא החליטה 
לפנות אל אלוקים ככזה שרוצה לתקשר עם האדם. מתוך הרצון לקשר, אלוקים נתפס 
כאנושי, רחמן ומזדהה עם מצוקותיו ויצריו של האדם הקטן. תפיסת המציאות הקשה 
ומזדהה עם סבלו. ההזדהות של  לרצות אל ש’יורד’ אליו בדמות אדם  גרמה לאדם 
חיפוש  על  מבוסס  קיומו  מסכן, שכל  יצור  הוא  התפיסה שהאדם  את  יצרה  אלוקים 

120. ראה בחוברת "מצוות כיבוד הורים" בהקדמה.



תיקון


תפיס 



 האמונה בא-ל אחדת











-73-

לרחם  שיש  כמצוקה  נתפסים  היצרים  כאשר  יצריו.  על  והתנצלות  חטאיו  על  חמלה 
עליה ולא ככוחות חיים שיש לנהל, נוצרת חברה שמקדשת קבלה והזדהות. בעקבות 
התפיסה הנוצרית של הקשר עם אלוקים, התפתחה תרבות בה האל חדל מלהיות מלך 
ודיין, והפך למעין מלווה רגשי שתפקידו לאשר את תחושות האדם ולחזק את דימויו 
העצמי. במקום שהאדם יעבוד את האל, מצופה מהאל ‘לעבוד’ עבור צרכיו הנפשיים 

של האדם – ובכך הוא מצטמצם למשרת רגשי של הבריאה. 

שלב שני: מהפכת האיסלאם – האל כל-יכול

עם  מעוות  קשר  בשתיהן  וראה  הללו  התפיסות  שתי  רקע  על  הופיע  האיסלאם 
אלוקים. הוא ראה לעג וזלזול בכוחו של האל בתרבות היוונית, והקטנה נוראית של 
האל בתפיסת הנצרות את האלוקים בדמות אדם. בתגובה, האיסלאם הציג מהפכה 
אדירה: אלוקים הוא חזק, מוחלט ובלתי נתפס. כל הטבע, כל המציאות הגשמית, כל 
מה שאנו רואים וחווים – הוא כאין וכאפס לעומתו. המציאות כולה היא כמעט דמיון 

חולף ביחס לאמת האחת והיחידה: קיומו של אלוקים הכל-יכול.

מכאן נובעת עוצמתה של האמונה האסלאמית. משמעות האמונה באלוקים כל-יכול 
היא שהאמונה יותר מציאותית מהמציאות עצמה. זוהי האמת המוחלטת, והיא נחשבת 
לאמונה האמיתית ביותר מכיון שהיא אינה מנסה ‘להאניש’ את האל או להגביל אותו 
בשום צורה. היא רק מגדילה אותו לאינסוף, עד שהאדם והעולם מתגמדים לחלוטין. 

כיון שהאמונה הזו נתפסת כאמת היחידה והמוחלטת, היא בהכרח מחייבת. 

רוצה  עצמו  אלוקים  ישיר:  אלוהי  מציווי  אלא  מנכונותה,  רק  נובע  אינו  החיוב 
גדולה  דת  קמה  הסיבה שלא  זו  הזו.  האמת  את  עצמה  על  תקבל  כולה  שהאנושות 
ומשמעותית אחרי האיסלאם, לא היתה הבנה חדשה של האמונה – כי האיסלאם מייצג 
‘הגשימה’ והאנישה את  את שיא ההפשטה בקשר עם ה׳, את התפיסה שהכי פחות 

האלוקות.

השלכה ישירה של תפיסה זו היא חלוקת העולם לשניים: אלו שמאמינים, משלימים 
ונכנעים לאלוקים )מוסלמים, מלשון ‘השלמה’(, ואלו שלא. הג’יהאד, מלחמת הקודש, אינו רק 
מלחמה פוליטית אלא ביטוי עמוק של האמונה. הוא נועד להביא את האנושות כולה 
למצב הטבעי והאמיתי היחיד – כניעה מוחלטת בפני אלוקים. המילה ‘איסלאם’ עצמה 
משמעותה ‘השלם!’, ‘היכנע!’. האכזריות והכוחנות שמאפיינות את הג’יהאד הן ביטוי 
לרצון של האיסלאם להמחיש עד כמה הכניעה צריכה להיות טוטאלית וללא תנאים. 
המוסלמי  בעולם  שררה  בעלי  כלפי  וההתרפסות  החנופה  תרבות  גם  אופן,  באותו 

ובעיקר כלפי אלוקים היא ביטוי נוסף של אותו עיקרון – הבעת כניעה מוחלטת.

שלב שלישי: התיקון היהודי – קשר ולא כניעה

תפיסת האמונה היהודית מציעה תיקון עמוק. במבט ראשון, היהדות קרובה מאוד 
הרמב"ם,  האלוקות.  את  להגשים  או  להגביל  לא  העז  ברצונה  האיסלאם  לתפיסת 
לדוגמה, שלל כל תואר גשמי מה’, בדומה – להבדיל – לתפיסה האסלאמית. אך כאן 
שלו  בלהט  שהאיסלאם,  טוענת  והתיקון: היהדות  המחלוקת  נקודת  טמונה  בדיוק 



תיקון


תפיס 



 האמונה בא-ל אחדת











-74-

להגדיל את אלוקים, דווקא כן הגביל והגדיר אותו – הוא הגדיר את אלוקים כמי שכל 
מהותו היא הרצון שיכנעו בפניו.

התפיסה היהודית שונה בתכלית. היא בנויה על כך שאין לנו, כבני אדם, שום יכולת 
או זכות להגדיר את מהותו של ה’. ה’ הוא אינסופי ובלתי מוגדר. אם כך, מדוע ניתנו 
התורה והמצוות? בגלל הרצון שלנו. אנחנו, עם ישראל, רצינו ורוצים שה’ יתגלה אלינו 
ויהיה לנו קשר קרוב איתו. וה’, מצדו, נענה לרצון הזה. כלומר, התורה והמצוות אינן 
מגדירות את ה’ בעצמו, אלא מגדירות את צורת הקשר בינינו לבינו – קשר שהוא עצמו 

הסכים לו מתוך היענות לרצוננו.

זו המשמעות העמוקה של “נעשה ונשמע" לפני מתן תורה. עם ישראל הכריז על 
רצונו הפעיל בקשר של “נעשה ונשמע" ורק אז ה’ התגלה וציווה. הוא רוצה ומצווה 
אותנו לא כי טבעו הוא להיות ‘מצַווה’, אלא כי הוא נענה לרצוננו בקשר ונותן לנו את 

הכלים לממש אותו.

ההשלכות במציאות: מלחמת הקודש מול לימוד התורה

ההבדל העצום הזה בתפיסת האמונה בא לידי ביטוי מוחשי במציאות ימינו. ניקח 
לדוגמה את איראן, המנהיגה כיום את האיסלאם הרדיקלי. מנהיגיה הרוחניים עוסקים 
בעיקר בטיפוח הצבא, בחשיבות המלחמה ובפיתוח נשק. המלחמה והכוח הם העיסוק 

המרכזי, כי הם הביטוי המעשי של הכנעת העולם בפני אללה.

מתמיד  בניסיון   – בתורה  בעיקר  עסוקים  היהדות  מנהיגי  אצלנו,  זאת,  לעומת 
להקשיב ולהבין מה ה’ רוצה מאיתנו דרך התורה שנתן לנו. הם לא עסוקים בהשלטה 
של אמונתם, בוודאי לא בכח. הוויכוח על “חוק הגיוס" אינו ויכוח פוליטי גרידא, אלא 
)שהיא  זו. הרצון הוא למעט ככל האפשר את העיסוק במלחמה  ביטוי עמוק לתפיסה 
הכרח המציאות( ולהגדיל ככל האפשר את לימוד התורה – העיסוק ברצון ה’ – בקשר איתו.

אמונה זו של האיסלאם בכוח ובכניעה המוחלטת מסבירה גם את תפיסת המציאות 
שלהם. כאשר הם מפסידים בקרב, זהו לא הפסד אמיתי. בעיניהם, הניצחון הצבאי של 
כי המציאות האמיתית היחידה היא כוחו של  ‘דמיון’, אשליה חולפת,  הכופרים הוא 
אלוקים והמאמינים בו. לכן, לשקר לציבור ולספר על ניצחונות מדומיינים אינו נחשב 
‘שקר’, אלא ‘הסברה נכונה’ – חיזוק האמונה באמת המוחלטת ודחיית האשליה של 

המציאות הנראית לעין. 

בסופו של דבר, מה שמכריע באמת הוא אופי הקשר עם ה’. לא הכניעה העיוורת ולא 
החנופה מתוך פחד הם שמקרבים את האדם, אלא הרצון הפנימי, הבחירה והאמירה 
“נעשה ונשמע" – מתוך אהבה והתמסרות. כשאדם באמת רוצה את הקשר הזה, ה’ 
נענה לו. כל הניסים שה׳ עשה במלחמה האחרונה ועושה כל העת, הם הדרך של ה׳ 
להראות את שמחתו בכך שאנחנו בוחרים בקשר איתו באמת. ה׳ אוהב את הרצון הזה 

ומתגלה דרכו.

אם כאשר אנחנו מנצחים אנחנו טוענים שהניצחון הוא לא בעזרת ה׳, אלא נצחון 
שלנו בזכות שאנחנו חכמים וגבורים, מאמיני האיסלאם ימשיכו לחשוב שבעצם אנחנו 



"וילך עשו אל ישמעאל"














-75-

נלחמים נגד אלוקים. אלוקים בודאי יותר חזק וכל חכמה לא תופסת אצלו מקום, ולכן 
כל ניצחון כנגדו הוא זמני וחולף, ויבוא היום שהוא ינצח וכולם יכנעו בפניו.

כדי שמאמיני האיסלאם יפסיקו לראות בנו אויב מוחלט של אלוקים וממילא שלהם, 
ויעזבו את הלהט להילחם בנו, הם צריכים להרגיש שאלוקים נמצא בצד שלנו ולא בצד 
שלהם. הדבר הזה אפשרי רק אם נתלה את הניצחון שלנו בעזרת ה׳. העזרה של ה׳ היא 
לא היענות לחנופה או עזרה למי שמכניע את העולם תחת אמונת המאמינים באלוקים 
- כמו בתפיסת האיסלאם. העזרה באה מהרצון של ה׳ לעזור למי שרוצה לגלות בעולם 

שה׳ רוצה ונענה לאלו שרוצים את הקשר איתו. 

ניסי ה׳ צריכים להביא אותנו יותר ויותר להכרה שאנחנו רוצים את הקשר עם ה׳, 
אמירת “נעשה ונשמע" צריכה להימשך כל הזמן, וביתר שאת, היא מה שה׳ הכי אוהב 
אצלנו. זו גם הסיבה שהתואר הכי חשוב של המשיח לו אנו מצפים הוא ׳עבד׳ - ״הנה 

ישכיל עבדי ירום ונשא וגבה מאד״. 



"וילך עשו אל ישמעאל"














-76-

"וילך עשו אל ישמעאל"

שלוש תכונות מנוגדות

התורה מספרת לנו שיעקב ועשיו הם שתי דמויות מנוגדות בתכונותיהן ובאופיין, 
ומהוות יסוד לשתי דרכי חיים שונות בעולם. את עשיו התורה מתארת כ:"אִישׁ יֹדֵעַ צַיִד 
אִישׁ שָׂדֶה". ואילו יעקב לעומתו מתואר כ:"אִישׁ תָּם יֹשֵׁב אֹהָלִים". מלבד יעקב ועשיו 
ראוי להוסיף גם את תיאור ישמעאל בתורה: “וְהוּא יִהְיֶה פֶּרֶא אָדָם יָדוֹ בַכֹּל וְיַד כֹּל בּוֹ". 
כאשר מתבוננים בשלוש הדמויות הללו, מגלים שהן מבטאות שלוש תכונות מנוגדות:

התורה מתארת לנו את ישמעאל כאחד שמונע מכוחנות ואכזריות גלויה, המתבטאת 
דווקא  מתאכזר  אינו  עשיו  לעומתו,  ידו.  תחת  כולם  את  להכניע  אוהב  שהוא  בכך 
לאנשים, אלא לחיות השדה. הוא אוהב לצוד את החיות, וגם מזדהה בנפשו עם החיות 
וליצרים שבתוכו.  דרור לתאוות  והדחף לתת  הללו. תכונתו של עשיו היא החייתיות 
הכוח החייתי שלו מופנה כלפי הטבע הפרוע, ובהתאם לכך הוא איש שדה המייצג את 

עולם היצרים.

בניגוד מוחלט לישמעאל ועשיו, יעקב מתואר כ"אִישׁ תָּם יֹשֵׁב אֹהָלִים", הוא מנהיג 
את הצאן121 מתוך רחמים. יעקב אינו מתאכזר, וגם אינו נותן דרור ליצריו, אלא יודע 

להנהיג את עצמו ואת אחרים מתוך רחמים.

כוחנות מול מתירנות

גם היום, אנו מוצאים בעולם את ממשיכי דרכם הרוחנית של כל אחת מהדמויות 
הללו. העולם מתחלק לשבעים אומות, כנגד עם ישראל, כפי שנאמר: “וַיְהִי כָּל נֶפֶשׁ 
יֹצְאֵי יֶרֶךְ יַעֲקֹב שִׁבְעִים נָפֶשׁ". אך השורש של אומות העולם מתחלק לשניים עיקריים: 

121. ראה רשב"ם ואבן עזרא על הפסוק, ש"יושב אהלים" פירושו "רועה צאן".



"וילך עשו אל ישמעאל"














-77-

ממשיכי דרכו של ישמעאל, הלא הם המוסלמים; וממשיכי דרכו של עשיו, עמי תרבות 
המערב, שהנצרות עומדת ביסוד תרבותם.

של  השאיפה  ישמעאל.  כמו  בדיוק  ובאכזריות,  בכוחנות  דוגלת  האיסלאם  דת 
המוסלמים היא להכניע את כל העולם תחת ידם )וכך הם רואים גם את שאיפתו של הא-ל עצמו, 
להכניע את כולם תחת ידו(. הפירוש המילולי של ‘איסלאם’ הוא ‘תשלים’ – כלומר, ‘תשלים עם 

זה שאתה כנוע ומשועבד, ואל תנסה לתת מקום לאישיותך הפרטית או לעצמאותך’. 
זוהי ההפנמה של כוחנות והכנעה מוחלטת.

לעומתם, עמי תרבות המערב, המונעים מהיסוד של עשיו, דוגלים במתירנות ובנתינת 
דרור ליצרים. שאיפת חייהם של ממשיכי עשיו היא להצליח להגיע לתענוג הכי גדול 
שניתן לחוות. כדי להגיע לתענוג המיוחל, שיטתם היא ‘ללכת על התאוות’ בכל הכוח, 

ואסור בהחלט לאף אחד להגביל את שחרור הרסן וההתמסרות ליצרים.

שני מניעים לאנטישמיות

כאשר שני השורשים הללו, ישמעאל ועשיו, מתבוננים בקיומו של עם ישראל, הם 
מתמלאים בשנאה עמוקה. אך אצל כל אחד מהם המניע הוא שונה ואצל כל אחד מהם 

נובעת האנטישמיות מסיבה אחרת התואמת את יסוד דרכו הרוחנית:

המוסלמים )ממשיכי ישמעאל( שונאים את עם ישראל משום שדרכם היא הכנעה וכוחנות. 
הם רוצים להכניע את כל העולם, ורק את עם ישראל הם לא מצליחים להכניע תחת 
להטביע  שתנסה  שכמה  המים,  גבי  על  שצף  לשמן  בעיניהם  דומה  ישראל  עם  ידם. 
אותו הוא לא ישקע ולא יזוז ממקומו. ההכרה הזו, שיש גוף בעולם העומד איתן כנגד 
כוח ההכנעה שלהם, מחדירה בהם שנאה עצומה לעם ישראל, ומכאן האנטישמיות 

המחרידה שלהם, שמטרתה לשבור את חוסר הכניעה שלנו.

חייהם,  שאיפת  את  בתענוג  רואים  שנכתב,  כפי  עשיו(,  )ממשיכי  המערב  תרבות  עמי 
ישראל,  בעם  מתבוננים  הם  כאשר  שלהם.  ולתאוות  ליצרים  דרור  נותנים  הם  ולכן 
התאוות  על  מתגברים  שהם  למרות  משלהם,  גדול  תענוג  יש  שליהודים  מגלים  הם 
ומקיימים מצוות. אורח חייו של עם ישראל מביא אותם לתסכול מוחלט: היהודים גם 
מתגברים על התאוות, וגם מגיעים לתענוג אמיתי הנובע מעולם הנפש, והם, כמה שהם 
משקיעים ומתמסרים לתאוותיהם, לא חווים שום תענוג שמרגיע את הנפש וממלא 
את החיים. הקנאה והתסכול הללו מביאים עמים אלו לשנאה כלפינו, והאנטישמיות 

שלהם הולכת ומתעצמת.

חיבור עשיו וישמעאל

עשיו  של  דרכו  ממשיכי  המערב,  תרבות  עמי  מעניינת:  תופעה  מגלים  אנו  כיום 
)הדוגלים  )הדוגלים במתירנות ובתענוג(, מתחברים עם המוסלמים, ממשיכי דרכו של ישמעאל 

בכוחנות והכנעה(.

בעיקר  אך  בארצם,  לשכון  למוסלמים  מקום  בנתינת  גם  מתבטא  הזה  החיבור 
בתמיכה גורפת בכוחנות ובאכזריות שלהם, ובמיוחד כשהיא מופנית כלפי עם ישראל. 



בשביל



מה צריך 




 
להילחם




-78-

להם  ומסייעים  המוסלמים,  של  האכזריות  המלחמות  את  מעודדים  המערב  עמי 
כבר  הזו  המפתיעה  שהתופעה  נגלה  לב,  נשים  אם  בדרכם.  להצליח  שונות  בדרכים 
כתובה בתורה, בפרשת תולדות. התורה מספרת שעשיו הולך ומתחתן עם ישמעאל, 
ובכך יוצר ברית עמו: “וַיֵּלֶךְ עֵשָׂו אֶל יִשְׁמָעֵאל וַיִּקַּח אֶת מָחֲלַת בַּת יִשְׁמָעֵאל בֶּן אַבְרָהָם 

אֲחוֹת נְבָיוֹת עַל נָשָׁיו לוֹ לְאִשָּׁה".

מדוע עשיו מתחבר עם ישמעאל?

קיווה  והעצמה חייתית. עשיו  תכונתו של עשיו, כאמור, היא החיפוש אחר תענוג 
לקבל את הברכה מיצחק, ולהצליח להשיג בתאוותיו תענוג אמיתי שגם מבורך ומוצא 
חן בעיני ה’. אך לפתע הוא מגלה שעל אף ההתמסרות המוחלטת שלו לתאוות, אחיו 
יעקב הוא שזכה להיות מבורך ולמצוא חן בעיני ה’, דווקא מתוך ההתגברות שלו על 
התאוות ועל היצרים. תפנית זו בעלילה מביאה את עשיו לכניעה כלפי ה’. כעת הוא 
מגלה, בעל כורחו, שהתאוות לא מובילות אותו למה שהוא מחפש, והוא נכנע. הכניעה 
)איסלאם(,  הא-ל  בפני  הכניעה  שהיא  ישמעאל,  של  לתכונתו  אותו  מחברת  עשיו  של 

ומכאן נובע החיבור איתו.

)ממשיכי עשיו( מגלים שהליכתם המסורה  היום עמי תרבות המערב  גם  בדומה לכך, 
מגלים  אלו  עמים  לתסכול.  אלא  המיוחל,  לתענוג  אותם  מביאה  אינה  התאוות  אחר 
הזו  וההכרה  לברכה,  זכו  הם  דווקא  וכי  היהודים,  אצל  שמצוי  האמיתי  התענוג  את 
מביאה אותם לכניעה גדולה ולהכרה בצורך בנוכחות ה’ בחייהם. למרות זאת, הם לא 
מוכנים להתחבר לעם ישראל, משום שבכך הם יהיו חייבים לוותר על הליכתם אחר 
תאוות ליבם. לכן, את הצורך שלהם בנוכחות ה’ הם מבטאים על ידי החיבור שלהם עם 
המוסלמים. המוסלמים מצד אחד מנכיחים בעוצמה את קיומו של הא-ל, אך מצד שני 
לא דוגלים בהתגברות על התאוות. מבחינתם, כל עוד האדם כנוע בפני הא-ל ומכניע 
את כולם תחתיו, אין מניעה שילך אחר תאוותיו. זו הסיבה שממשיכי עשיו מתחתברים 
עם ממשיכי ישמעאל, משום שהם מוצאים אצלם את הצורך בנוכחות ה’ בלי שיצטרכו 

לוותר על נתינת הדרור ליצריהם.

אנו מחכים ומצפים להכרה של כל העמים בנוכחות ה’ שבתוך עם ישראל, ויתקיים 
וְיֹרֵנוּ  יַעֲקֹב  אֱלֹהֵי  בֵּית  אֶל  ה’  הַר  אֶל  וְנַעֲלֶה  לְכוּ  וְאָמְרוּ  רַבִּים  עַמִּים  “וְהָלְכוּ  הייעוד: 

מִדְּרָכָיו וְנֵלְכָה בְּאֹרְחֹתָיו כִּי מִצִּיּוֹן תֵּצֵא תוֹרָה וּדְבַר ה’ מִירוּשָׁלָים".

 



בשביל



מה צריך 




 
להילחם




-79-

בשביל מה צריך להילחם
בסוף פרשת משפטים ה’ מבטיח לעם ישראל שהוא ישמור עליו בדרך לארץ ישראל, 
ושכאשר יגיע אל הארץ הוא יסייע לו מול העמים השוכנים בה. אך כאשר מתבוננים 
היטב בהבטחה של ה’ לעם ישראל, מגלים שישנם כמה רבדים בהתמודדות שלנו עם 

הגויים השוכנים בארצנו.

למה חוששים כל כך מחיית השדה?

מרוב  לנו  ייכנעו  והם  שבארץ,  הגויים  כל  את  יפחיד  שהוא  מבטיח  ה’  בתחילה 
פחד: “אֶת אֵימָתִי אֲשַׁלַּח לְפָנֶיךָ וְהַמֹּתִי אֶת כָּל הָעָם אֲשֶׁר תָּבֹא בָּהֶם וְנָתַתִּי אֶת כָּל אֹיְבֶיךָ 
אֵלֶיךָ עֹרֶף. וְשָׁלַחְתִּי אֶת הַצִּרְעָה לְפָנֶיךָ וְגֵרְשָׁה אֶת הַחִוִּי אֶת הַכְּנַעֲנִי וְאֶת הַחִתִּי מִלְּפָנֶיךָ". 
גם אל אלה שיתחבאו בכל מיני מקומות בארץ ויהיה לנו קשה להגיע אליהם ה’ ישלח 

צרעה שתגרש אותם מפה. לא יישאר בארצנו שום אדם בלתי רצוי.

לאחר מכן, בפסוקים הבאים, התורה אומרת דבר שנראה במבט ראשון תמוה. ה’ לא 
יוריש את הגויים בבת אחת אלא בתהליך איטי, והטעם לכך – “פֶּן תִּהְיֶה הָאָרֶץ שְׁמָמָה 
הַשָּׂדֶה". מהתורה נראה שה’ חושש שחיית השדה תרבה ותזיק לנו,  חַיַּת  עָלֶיךָ  וְרַבָּה 
ולכן הוא משאיר את הגויים. אך על כך נשאלת השאלה: האמנם חיות השדה מאיימות 
עלינו יותר מאשר הגויים? כיצד יתכן שה’ חושש מחיות השדה שיישארו בארץ ולא 

חושש מהגויים שיהיו פה?

אפשר היה לכאורה לענות על כך תשובה טכנית – הצרעה שה’ שולח נועדה לגרש 
את הגויים, ואילו את החיות היא לא מגרשת. אם אכן הצרעה מגרשת את הגויים ולא 
אין מה לחשוש,   – גויים  יהיו  יותר. אם  גדול  את החיות, מובן למה החשש מהחיות 
הצרעה תגרש אותם. אך אם תרבה עלינו חיות השדה – לא תהיה צרעה שתגרש אותם.

אך זו אינה תשובה מספקת. שכן על כך גופא עולה השאלה – למה? מדוע ה’ עשה 
שתהיה צרעה שמגרשת גויים ולא עשה שחיות השדה יברחו מהארץ?



בשביל



מה צריך 




 
להילחם




-80-

כדי לענות על שאלה זו תשובה המתיישבת על הלב, עלינו להסביר טוב יותר ממה 
באמת חוששים פה:

החשש עליו מדברת כאן התורה הוא חשש משיממון. כך אומרת התורה: “לֹא אֲגָרְשֶׁנּוּ 
מִפָּנֶיךָ בְּשָׁנָה אֶחָת פֶּן תִּהְיֶה הָאָרֶץ שְׁמָמָה וְרַבָּה עָלֶיךָ חַיַּת הַשָּׂדֶה". עיקר החשש הוא 
מכך שתהיה הארץ שממה, בין שממה גשמית ובין שממה רוחנית. ה’ לא רוצה שעם 

ישראל יחווה ריקנות ושיממון בנפש.

מתרבה.  השדה  חית  שממה  נהיית  הארץ  כאשר  שיממון?  של  במצב  קורה  ומה 
מאיתנו  שמשכיח  מה  ומכל  העולם  מתאוות  החיוּת  מתרבה  שוממת,  הנפש  וכאשר 
את הקב"ה. כאשר הארץ נשארת שממה, כאשר אנו ריקים מכל חיוּת של קשר עם ה’, 
ממילא מתגדלת החיוּת מדברים שמשכיחים את הקשר איתו. אם כאשר עם ישראל 
יגיע לארץ הוא יהיה ריק ושמם מחיות בקשר עם ה’, ממילא תרבה אצלו החיות מענייני 
העולם הזה. וכאשר עם ישראל שוכח מהקשר עם ה’ ומתחייה מענייני העולם, אין לו 

בסיס והצדקה לקיום בארץ.

כיצד עם ישראל כן יוכל לשבת בארץ לבטח? זאת מסביר הפסוק הבא: “מְעַט מְעַט 
אֲגָרְשֶׁנּוּ מִפָּנֶיךָ עַד אֲשֶׁר תִּפְרֶה וְנָחַלְתָּ אֶת הָאָרֶץ". כאשר עם ישראל יתמלא בחיות של 
קדושה, חיות של קשר עם ה’, הוא יפרה וירבה, וממילא יצליח לנחול את הארץ וכל 
הגויים לא יהיו פה. כאשר החיות של הקדושה מתעצמת, עם ישראל פרה ורבה ופשוט 
אין מקום לסטרא אחרא. כאשר עם ישראל חי את הקשר שלו עם ה’, אין בארץ גויים.

רבדים נוספים – במה עלינו להתעסק?

להשלמת התמונה נעיין במקום נוסף בו התורה מחלקת בין רבדים שונים במלחמה 
בגויים. בפרשת משפטים אנו עסוקים בלפרות ולרבות, ובפרשת עקב אנו שמים לב 

לרבדים נוספים בהם אנו אמורים להיות עסוקים בקשר למלחמה עם הגויים:

"וְגַם אֶת הַצִּרְעָה יְשַׁלַּח הוי’ אֱ-לֹהֶיךָ בָּם עַד אֲבֹד הַנִּשְׁאָרִים וְהַנִּסְתָּרִים מִפָּנֶיךָ. 
לֹא תַעֲרֹץ מִפְּנֵיהֶם כִּי הוי’ אֱלֹהֶיךָ בְּקִרְבֶּךָ אֵל גָּדוֹל וְנוֹרָא. וְנָשַׁל הוי’ אֱלֹהֶיךָ אֶת 
הַגּוֹיִם הָאֵל מִפָּנֶיךָ מְעַט מְעָט לֹא תוּכַל כַּלֹּתָם מַהֵר פֶּן תִּרְבֶּה עָלֶיךָ חַיַּת הַשָּׂדֶה. 

וּנְתָנָם הוי’ אֱלֹהֶיךָ לְפָנֶיךָ וְהָמָם מְהוּמָה גְדֹלָה עַד הִשָּׁמְדָם".

קודם כל, בפרשת עקב מוזכר שוב הרובד הראשון עליו קראנו בפרשת משפטים, 
בו עלינו להיות עסוקים בחיות מהקשר עם ה’ )“פן תרבה עליך חית השדה"(. ובנוסף, התורה 
מדברת על רובד בו אנו בוטחים בה’ שילחם עבורנו, ולא מפחדים מהגויים )“לא תערץ 
מפניהם"(;  כמו כן, בהמשך הפרשה מתואר רובד נוסף במלחמה בגויים, רובד שמעלה 

חששות מסוימים,  עליו אנו לא שומעים בפרשת משפטים:

"שְׁמַע יִשְׂרָאֵל אַתָּה עֹבֵר הַיּוֹם אֶת הַיַּרְדֵּן לָבֹא לָרֶשֶׁת גּוֹיִם גְּדֹלִים וַעֲצֻמִים מִמֶּךָּ 
עָרִים גְּדֹלֹת וּבְצֻרֹת בַּשָּׁמָיִם.  עַם גָּדוֹל וָרָם בְּנֵי עֲנָקִים אֲשֶׁר אַתָּה יָדַעְתָּ וְאַתָּה 

שָׁמַעְתָּ מִי יִתְיַצֵּב לִפְנֵי בְּנֵי עֲנָק".



בשביל



מה צריך 




 
להילחם




-81-

כאן לא מתואר שעלינו לבטוח בה’ שילחם עבורנו, וכן לא שעלינו להתמלא בחיות 
מתוך  אך  בפועל,  אויביו  את  להדוף  שנלחם  עם  מצטייר  אלו  בפסוקים  קדושה.  של 

מצוות ה’.

אכן, כאשר עם ישראל נאלץ להילחם באויבים שלו בכוחות עצמו, הוא עלול ליפול 
לטעות הרסנית. על כך מזהירה התורה:

וְאָמַרְתָּ בִּלְבָבֶךָ כֹּחִי וְעֹצֶם יָדִי עָשָׂה לִי אֶת הַחַיִל הַזֶּה. וְזָכַרְתָּ אֶת הוי’ אֱלֹהֶיךָ כִּי 
הוּא הַנֹּתֵן לְךָ כֹּחַ לַעֲשׂוֹת חָיִל.

כאשר נדרש מעם ישראל להילחם בפועל, הוא עלול לייחס את ניצחונו במלחמה 
לעצמו. אך ברגע שהאדם מייחס את הצלחותיו לעצמו ולא לה’, הוא מיד נכשל ונופל, 
כי הוא מתכחש למקור כוחו האמיתי ונסמך על בסיס שאין לו אחיזה במציאות. כך 
כאשר עם ישראל מייחס את הצלחתו במלחמה לעצמו, הוא עלול להביא על עצמו 

אסון.

במה עלינו להתעסק בארץ ישראל

כאשר מצרפים את הפסוקים שבפרשת משפטים יחד עם הפסוקים שבפרשת עקב, 
מקבלים ארבעה רבדים שמלמדים במה עלינו להיות עסוקים:

א. דבורה ושארהן – תורפל תוברלו ראבץ. 

ישראל בכלל לא מתעסק במלחמה, אלא מתמלא בחיות של  ברובד הראשון עם 
קדושה. מתוך כך עם ישראל פרה ורבה, מתעצם ומתחזק, וה’ מטיל על הגויים פחד. 

כאשר עם ישראל חי מהקשר עם ה’, אין צורך להתעסק עם הרע.

ב. דבורה ינשה – ’ה םחלנ ליבשב עם לארשי.

ברובד השני אנו יורדים דרגה. כפי שאמרנו, ברובד הראשון עם ישראל מתעסק עם 
בו עם ישראל  נוסף,  רובד  ישנו  ולא מתעסק בכלל במלחמה. אך  חיות של  קדושה, 
מאמין בה’ וקשור אליו בקשר חזק, אך מתייחס למציאות ולקשיים שיש בה. ברובד 

הזה ה’ נלחם בשביל עם ישראל, בעוצמה וביד חזקה.

ג. דבורה ישילשה – עם לארשי םחלנ, סחיימו תא חכה ’הל

ברובד השלישי אנו יורדים יותר נמוך. ברובד זה עם ישראל אמנם מאמין בה’, אך 
חש חזק את קושי המציאות, ולא מסוגל לרומם את המבט ו’להתעלם’ מהממשות של 
בכוחות  אויביו  ולהדוף את  בפועל,  להילחם  נדרש  ישראל  כזה עם  המציאות. במצב 
עצמו, אך עליו לזכור תמיד ולשנן ללא הרף, שהוא עושה את מלחמותיו בתור מצוות 

ה’.

ד. דבורה יברהעי – יחוכ ועםצו ידי.

הרובד הרביעי, ממנו חוששת התורה ומזהירה מפניו, הוא כאשר עם ישראל שקוע 
לגמרי בתוך המציאות. ברובד הזה עם ישראל עסוק בלכבוש את הארץ בכוחות עצמו.



יב
טחון ונ


י
צחון



-82-

ברובד הזה עם ישראל נסמך על עצמו, ומייחס לעצמו את ההצלחות שהביא לו ה’ 
במתנה. על זה אומרת התורה שעל עם ישראל לעשות תשובה, ולזכור שה’ הוא הנותן 

את הכח לעשות חיל.

שלושת הרבדים הנמוכים כתובים בפרשת עקב. אך בפרשת משפטים מופיע עיקר 
העיסוק של עם ישראל. מפרשת משפטים אנו לומדים שעיקר עיסוקו של עם ישראל 
צריך להיות דווקא ברובד הראשון, בלהרבות חיות מהקשר עם ה’. התפקיד המרכזי 

שלנו הוא בכך שעם ישראל יפרה וירבה בחיות פנימית.

שלושה ציבורים בעם ישראל

ציבורים  לשלושה  להקביל  ניתן  הארץ  בכיבוש  הנוספים  הרבדים  שלושת  את  
שקיימים היום בעם ישראל:

כוחי ועוצם ידי – ישנו לצערנו ציבור ללא אמונה בה’, שנלחם מתוך הסתמכות על 
כוחות עצמו, ומייחס את כל ההצלחה של עם ישראל לעצמו. כאשר המלחמה מנותקת 
מהאמונה בה’, ומדגישה את “כוחי ועוצם ידי", היא עלולה להידרדר למצב בו מסייעים 

לאויב יותר מאשר לעם ישראל.

להרבות קדושה – ישנו ציבור שמתגייס להרבות קדושה בעם ישראל, משום שכאשר 
אנו דבוקים בה’ הוא מטיל אימה על כל האויבים שלנו. כאשר אנו בקשר חזק עם ה’ 

– הוא נלחם עבורנו.

להילחם בתור מצווה – ישנו ציבור שמתגייס להילחם בפועל, ועושה זאת מתוך קיום 
מצוות ה’ ולא מתוך כורח המציאות.



יב
טחון ונ


י
צחון



-83-

ביטחון וניצחון

תחושת ביטחון בעייתית

בצבא כיום, פעמים רבות המשימה של החיילים היא להקנות לתושבים ‘תחושת 
שעל  פירושה  ביטחון’  ‘תחושת  ממש,  מביטחון  בשונה  בפירוש(.  להם  נאמר  )וכך  ביטחון’ 

החיילים להקנות לתושבים תחושה של ביטחון, ללא קשר למצב המציאות בפועל.

כאשר מדובר בפעולות של צבא, התפיסה שעל פיה צריך להקנות תחושת ביטחון 
ללא קשר לשאלה האם יש ביטחון בפועל – היא אסון. התפיסה הזו מביאה את הצבא 
להעלים עין מהמציאות, ולתת למצב הביטחוני להידרדר, כאשר העיקר הוא שבינתיים 

לאף אחד לא קורה שום דבר ויש תחושה של רגיעה וביטחון.

אם כן, כאשר מדובר בכוחות הביטחון, צבא ומשטרה, המאמצים להקנות תחושת 
ביטחון רק פוגעים בביטחון ולא מוסיפים עליו. אבל כאשר מדובר על צד הקדושה, 
באמת תחושת הביטחון בה’ חשובה יותר מאשר המציאות הממשית, בגלל שהיא זו 

שמשנה את המציאות.

המחשבה שאנחנו מייצרים משהו במציאות, והדבר שיצרנו הוא זה שנותן לנו מחסה 
ויכול לשמור ולהגן עלינו ולהעניק לנו מציאות שהיא בטוחה לחלוטין מצד עצמה – 
היא מחשבה בעייתית. בעולם הזה אין מציאות שהיא מספיק טובה מצד עצמה, ותמיד 
וצורך להמשיך לעבוד על מנת לחיות. אבל האדם מחפש ליצור לעצמו  יהיו קשיים 
מקום ששומר עליו, מקום שבטוח ומוגן מצד עצמו, ונותן לו תחושת ביטחון. זו הסיבה 

שתחושת הביטחון הזו מסוכנת, שכן היא מעלימה עין מהקשיים שבמציאות.

התענוג של הנשמה הוא מהביטחון בה’

מציאות  ליצור  ולנסות  שבמציאות,  מהקשיים  עין  להעלים  נוטה  שהאדם  הסיבה 
הנשמה  בה’.  הביטחון  בתחושת  נתונה  שהנשמה  היא  ביטחון,  תחושת  לו  שתקנה 



יב
טחון ונ


י
צחון



-84-

מודעת לכך שכל המציאות שלה היא מה’, הוא המציאות שלה והוא הביטחון שלה, 
ויש לה תענוג עמוק מתחושת הביטחון בה’ שבה היא נתונה.

לפעמים האדם לא מודע לתחושת הביטחון של הנשמה, אבל הוא מרגיש אותה 
באיזשהו מקום בנפש ומחפש למצוא לה מקום במציאות. הרגשה זו מביאה את האדם 
לחפש ליצור לו מקום שיקנה לו תחושת ביטחון, בלי לדעת שמה שהוא מחפש באמת 

זה את תחושת הביטחון בה’ שיש לנשמה.

לכן על האדם לא לסמוך על המציאות שהיא תביא לו את הביטחון אלא לסמוך על 
ה’. כלומר עלינו להבין שהמציאות מצד עצמה לא יכולה לתת לנו תחושת ביטחון, ורק 

הביטחון בה’ יכול לתת תחושת ביטחון אמיתית.

אמונה-יוזמה-ניצחון

האמונה בה’ היא הבחירה להיסמך ולבטוח בה’ ולא במה שאנחנו יוצרים במציאות. 
היה אפשר לחשוב שהאמונה הזו מביאה את האדם לחוסר יוזמה, שכן האדם לא נסמך 
על מה שהוא יוצר, ואם כן, אין לו בשביל מה ליצור. אבל האמת היא הפוכה: דווקא 
האמונה, ורק האמונה, מאפשרת לנו ליזום ולפעול במציאות. כפי שנכתב, המחשבה 
שהמציאות מקנה לנו תחושת ביטחון, גורמת לנו להעלים עין מהמציאות כפי שהיא 
גם  הללו.  לתקן את החסרונות  יוזמה  לנו  אין  וממילא  וסכנותיה,  כל חסרונותיה  על 
בגלל שאנחנו לא מספיק מודעים אליהם, כאמור, וגם בגלל שאנחנו לא רוצים לפגוע 

בתחושת הביטחון המדומה.

לעומת זאת הביטחון בה’ לא גורם לנו להעלים עין מהחסרונות של המציאות, אלא 
להיפך, לחפש איך אפשר להביא את המציאות להיות כלי שבו ה’ יכול לשכון, כלומר 

ליזום פעולות שיתקנו את המציאות.

לכן היוזמה שבאה מכח האמונה חייבת לבוא עם ‘שתי הרגליים על הקרקע’. רגל 
אחת היא ספירת הנצח, שאומרת שאני עושה בכל כוחי את מה שה’ רוצה, ואם ה’ רוצה 
שאני אלחם, אני עושה זאת בכל הכוח בצורה הטובה ביותר שאני יכול. הרגל השניה 
היא ספירת ההוד, שאומרת שעלי לזכור שאל לי לשים את כל יהבי על המלחמה שאני 
עושה. אם אני אחשוב שהמלחמה או שאר הדברים המעשיים שאני עושה הם אלו 
שמגנים עלי – שוב אכניס את עצמי למקום לא טוב ומסוכן. כלומר מצד אחד אני עושה 
את כל מה שאני יכול ויודע לעשות, ומצד שני אני זוכר שאני בוטח בה’, “ואני אבטח 
בך", ומה שאני יוצר לא יכול להגן עלי מצד עצמו. שני הצדדים הללו הם שני הצדדים 

של היוזמה הנכונה, שמגיעה מכח האמונה.

נראית היוזמה שלנו היא מביאה בעקבותיה את הניצחון. הניצחון הוא  כאשר כך 
הפיכת כל המציאות למקום שבו תחושת הביטחון בה’ היא הממשית והיא העיקרית, 
על  ניצחון  רק  יהיה  מחפשים  אנחנו  אותו  הניצחון  אם  עצמה.  מצד  המציאות  ולא 
שבה  הכישלון,  לנקודת  נחזור  שוב   – עלינו  שיאיים  אחד  אף  יישאר  שלא  האויבים, 
את  ניצחנו  אנחנו  עשינו.  שאנחנו  במציאות  דברים  בגלל  מוגנים  מרגישים  אנחנו 
האויבים, ולכן אנחנו מוגנים. כפי שנכתב, התחושה הזו לא נכונה ומדומיינת, ועלולה 



מס
י
ר
ו
 ת
נפש בשביל החיים או בשביל המוות



















-85-

ולנצח על המציאות:  ושלום. הניצחון הוא לנצח את המציאות  להביא לאסונות, חס 
לנצח את המציאות שלא תטעה אותנו לחשוב שהיא זו שמגנה עלינו מצד עצמה, והיא 
זו שמקנה לנו תחושת ביטחון. ולנצח על המציאות )כמו מנצח במקהלה(, כלומר להנהיג את 

המציאות כפי שה’ רוצה שננהיג אותה.

חדש!
עלון ממעמקים ישירות למייל להדפסה 

לקבלת העלון פנה למייל 
shiurimshapira@gmail.com



מס
י
ר
ו
 ת
נפש בשביל החיים או בשביל המוות



















-86-

מסירות נפש בשביל החיים או 
בשביל המוות

הצורך לברר את המסירות נפש

ויש  שנלחמים,  חיילים  יש  נפש.  מסירות  של  גילויים  הרבה  יש  מלחמה  בתקופת 
אנשים שמכניסים את עצמם לסכנה על מנת להציל אחרים ולעזור לאחרים אף על פי 

שהם כלל לא היו באותו מקום, ולא היו חייבים לעשות זאת, וכדומה.

העמוקה  הנקודה  את  מגלה  והיא  היהודי,  של  בטבע  נמצאת  הזו  הנפש  מסירות 
והפנימית ביותר בנשמה, שנקראת ‘היחידה שבנפש’. אחת הנקודות הבסיסיות ביותר 
את  מזכירים  אנחנו  בטבעו.  יהודי  בכל  שיש  הנפש  מסירות  נקודת  היא  ה’,  בעבודת 
וגם  העקידה  פרשת  באמירת  גם  בתפילה,  יום  בכל  נפש  למסירות  והמוכנות  הרצון 
בקריאת שמע, יהודים מסרו את הנפש על קדושת ה’ בכל הדורות ומסירות הנפש הזו 

היא אחד מהדברים הכי מאפיינים אותנו כיהודים.

במלחמה המתנהלת כיום, נראה כאילו יש מסירות נפש דווקא לאכזריים שבאויבינו. 
המחבלים מוכנים למסור את נפשם על הדת שלהם, והמוכנות הזו מביאה אותם לרוע 
והרג ואכזריות. המחשבה על המוכנות של המחבלים ‘למסור את הנפש’, מעלה שתי 
שאלות: השאלה הראשונה היא, האם גם למחבלים יש מסירות נפש בטבע, בדומה 
נפש  שמסירות  כיון  היא,  השניה  השאלה  יהודי?  כל  של  בטבע  שיש  נפש  למסירות 

מביאה לכזו אכזריות, אולי בכלל לא טוב ולא נכון לחנך למסירות נפש?

הדרך לבטא את רצון ה’ בחיים שלנו

ישנה אמירה רווחת, שעל פיה ‘מי שאין לו בשביל מה למות, אין לו גם בשביל מה 
לחיות’. מצד אחד, יש היגיון במחשבה שחיים בהם הדבר הכי חשוב הוא לא למות הם 



מס
י
ר
ו
 ת
נפש בשביל החיים או בשביל המוות



















-87-

חיים שאין בהם כל כך טעם, וכל עוד אין לאדם משהו גדול ממנו שהוא מוכן למות 
בשבילו, הוא חי בשביל לא למות, אבל לא חי בשביל לחיות.

אבל מצד שני, מוזר לחשוב שהאדם מחפש משהו למות בשבילו רק בגלל שהוא 
מחפש טעם לחיים. באמירה ‘מי שאין לו בשביל מה לחיות, אין לו גם בשביל מה למות’ 
ישנם שני קשיים: א. בסופו של דבר, האדם מחפש בשביל מה למות רק בגלל שהוא 
מקרה,  בכל  לחיות  שרוצה  אדם  של  ההתחלה,  לנקודת  חזרנו  כן  ואם  לחיות,  רוצה 
וממילא באיזשהו מקום חי בשביל לא למות. ב. אמירה כזו מדרבנת את האדם לחפש 

דברים למות בשבילם, וחיפוש למות הוא דבר לא טוב.

העולה מהאמור הוא, שאין התאמה בין מסירות הנפש שנמצאת בעומק הנשמה של 
היהודי, לבין האמירה המדוברת. במסירות נפש שמגיעה ממצוות “ונקדשתי" האדם 

מוסר את הנפש כי זהו רצון ה’, ולא כי הוא מחפש בשביל מה כדאי למות.

ההשקפה הנכונה על מסירות נפש היא שהחיים מצד עצמם באמת חסרי משמעות, 
אלא אם כן ה’ רוצה בהם. האדם מצד עצמו לא יכול למצוא טעם לחייו, ורק ה’ שברא 

אותו יכול לתת טעם לחיים, בכך שהוא רוצה אותם.

המוכנות התמידית והטבעית של היהודי למסור את הנפש על רצון ה’ במקרי קצה, 
אומרת שאנחנו לא רוצים לחיות אם ה’ לא רוצה בזה, ופירושו של דבר שאנחנו חיים 

את החיים הרגילים שאינם מקרי קצה, רק כי ה’ רוצה שנחיה.

כלומר מצוות “ונקדשתי בתוך בני ישראל" היא הכלי שמביא לידי ביטוי את הרצון 
של ה’ שנחיה. אנחנו מוכנים ורוצים למסור את הנפש על רצון ה’, וזה ‘מושך’ את ה’ 
כביכול לומר לנו עד כמה הוא רוצה שנחיה, כמו שכתוב “וחי בהם". הציווי והרצון של 
ה’ שנחיה הוא נתינת כח לחיות מתוך חיות ורצון, ולא ‘להיגרר’ ולחיות בדיעבד, רק כיון 

שאנחנו כבר בעולם הזה.

גילתה עד כמה ה’  יצחק  כך היה אצל אברהם אבינו, שהמוכנות שלו לעקוד את 
רוצה שיצחק יחיה, והרצון הזה של ה’ מביא חיים וברכה ליצחק ולזרעו לדורי דורות: 

“כי ברך אברכך והרבה ארבה את זרעך ככוכבי השמים וכחול אשר על שפת הים".

זו הסיבה שאנחנו מזכירים את עקדת יצחק בכל יום, אף על פי שמקרים של מסירות 
נפש מתרחשים רק באירועים נדירים או בתקופות נדירות. שכן המוכנות שלנו למסור 

את הנפש על רצון ה’ היא כלי להביא לידי ביטוי את הרצון של ה’ בנו ובחיים שלנו.



היחס לא-ל אצל המחבל











ם,י
 
לעומת היחס אצל









היהודים 






-88-

דבקות לעומת ייאוש

במלחמה, לפעמים מקבלים החלטה להילחם במסירות נפש )מסירות נפש של החיילים, 
של האזרחים שיורים עליהם טילים או של שבויים שעלולים להסתכן בגלל המלחמה(, ולפעמים מקבלים 

החלטה להגן ולייקר את החיים בכל מקרה.

בין אם מקבלים החלטה של מסירות נפש, ובין אם מקבלים החלטה של ייקור 
החיים, ההחלטה הזו צריכה לבוא מתוך נקודת מסירות הנפש של היהודי, הנקודה 
שבה הוא חי מתוך הדבקות בה’. ההחלטה למסור את הנפש נובעת מהנקודה 
שבה היהודי דבק בה’, ומוכן למסור את הנפש בשביל רצונו, וגם ההחלטה לייקר 
את החיים נובעת מהנקודה שבה היהודי דבק בה’, ורוצה לחיות כיון שה’ רוצה 
מאוד שהוא יחיה, ומצווה אותו “וחי בהם". כפי שנכתב, ככל שלאדם יותר ברור 
רוצה  יותר  האדם  כך  לחיות,  רוצה  לא  הוא  גם  יחיה  שהוא  רוצה  לא  ה’  שאם 
לחיות, כיון שה’ רוצה שהוא יחיה. אם כן, שתי תנועות הנפש הללו, גם מסירות 
הנפש וגם ייקור החיים, צריכות לבוא מתוך הנקודה שבה היהודי חי ודבק בה’.

ייקור  של  והחלטה  נפש  במסירות  מלחמה  של  החלטה  הללו,  ההחלטות  שתי 
החיים, יכולות לבוא גם מתוך ייאוש ודחף חזק לא למות או לא לסבול. הייאוש 
הזה, מעבר לכך שהוא מטה את שיקול הדעת וגורם להחלטות לא נכונות, גורם 
שגם כאשר ההחלטות כן נכונות הן לא נעשות באווירה הנכונה. כאשר נלחמים 
של  תחושה  מספיק  אין  חיים  מצילים  וכאשר  ניצחון,  של  תחושה  מספיק  אין 
רצון לחיות, אלא הכל מלווה במין עצבות, כעס וטרוניה על המצב, ואין בשתי 

ההחלטות הללו דופק של חיים אמיתיים.

לכן לא רק מקבלי ההחלטות צריכים להתעצם עם נקודת מסירות הנפש והדבקות 
שבלב כל יהודי, אלא זוהי צריכה להיות גם האווירה הציבורית. אווירה שרוצים 
למסור  ובדבקות  במסירות  מוכנים  וממילא  בכך,  רוצה  שה’  כיון  לחיות  מאוד 
את הנפש כאשר ה’ רוצה בכך. בצורה כזו נוכל, בעזרת ה’, לא רק להחליט את 
ההחלטות הנכונות, אלא גם לדעת איך לחיות בצורה טובה ונכונה עם ההחלטות 

הללו, תוך כדי המלחמה ואחריה.



היחס לא-ל אצל המחבל











ם,י
 
לעומת היחס אצל









היהודים 






-89-

היחס לא-ל אצל המחבלים, לעומת 
היחס אצל היהודים

לאחר שביררנו את נקודת מסירות הנפש אצל היהודים, נבחן כיצד היא נראית אצל 
המחבלים ונחזור להשוות אותה למסירות נפש שלנו.

אסלאם – כניעה

כפי שהארכנו במאמר “תיקון תפיסת האמונה באל אחד", האסלאם היא דת שבאה 
על רקע המלחמה בעובדי אלילים, וטוענת שהא-ל הוא מופשט )ולכן לפי רוב הדעות האסלאם 
אין  וממילא לכאורה  כיון שהא-ל מופשט, אי אפשר להגיד מיהו,  זרה(.  לא נחשב כעבודה 

אפשרות ליצור איתו קשר. כיון שמצד אחד הא-ל מופשט ואין איתו קשר, ומצד שני 
הדת רוצה שיהיה קשר עם הא-ל, הדבר היחיד שניתן להגיד )על פי הדת הזו( על הא-ל הוא 
שהא-ל רוצה שייכנעו מפניו. זהו גם פירוש המילה ‘אסלאם’ – כניעה שלמה ומלאה 

בפני הא-ל122.

כלומר לפי הדת הזו אני לא יכול לומר מה הא-ל רוצה, כי הוא מופשט, אבל אני כן 
יכול לומר שהא-ל רוצה שאכנע בפניו, וזה הדבר היחיד שהוא רוצה. כאשר אני נכנע 
ירצה אותי  וכך אזכה בדברים אותם אני מחפש: הא-ל  בפני הא-ל אני מרצה אותו, 
ויתן לי את מה שאני רוצה. השיא של הריצוי והכניעה בפני הא-ל הוא  ויאהב אותי 
הדגשת המוכנות למות בשביל הא-ל, על מנת להראות שהחיים שלי לא חשובים אלא 

רק הכניעה בפני הא-ל היא החשובה.

122. בגרסאות קודמות של הערך אסלאם ב'ויקיפידיה', נכתב שפירוש המילה אסלאם הוא כניעה, ומהות הדת הזו היא כניעה 
מלאה למשנת ה'נביא' שלהם. בגרסה הנוכחית ששונתה תוך כדי המלחמה, המילה 'כניעה' נמחקה… הם מהנדסים את התודעה 

ולכן הקליפה מתגברת, וככל שתהיה לנו בהירות כמה קליפת ה'כניעה' הזו רעה כך בע"ה ננצח.



היחס לא-ל אצל המחבל











ם,י
 
לעומת היחס אצל









היהודים 






-90-

הדרך לרַצות את הא-ל היא להכניע בפניו את כל העולם, וכך העולם מתחלק לשני 
בפני  כנועים  שלא  ואלו  כך,  לשם  למות  ומוכנים  הא-ל  בפני  שכנועים  אלו  חלקים: 

הא-ל ועליהם למות בשל כך )ובערבית: דאר אל אסלאם, ודאר אל חרב(.

אם כן, הא-ל רוצה שייכנעו מפניו, המאמין נכנע בפני הא-ל, מרצה אותו ומחניף לו, 
והוא עושה זאת על ידי הרג של כל מי שלא כנוע בפני הא-ל. 

כשם שבדת של המחבלים היחס שיש למאמין עם הא-ל הוא יחס של כניעה וריצוי, 
פי הדת  על  רוצה שייכנעו מפניו  ביחס שבין האיש לאשה. כשם שהא-ל  גם  זה  כך 

שלהם, כך האיש רוצה שהאשה תיכנע בפניו ותהיה כחפץ שהאיש משתמש בו.

זהו מכנה משותף בין הפרסים לבין מאמיני האסלאם: על אחשוורוש, המלך הפרסי, 
מסופר במגילת אסתר שהוא לא התייחס אל הנשים אותן הוא לקח כבעלות אישיות, 
אלא כחפץ שמשתמשים בו וזורקים. נשים מכל רחבי העולם היו באות אליו ללילה 
אחד בלבד, ולאחר מכן את רובן הוא כנראה לא היה רואה שוב. אחשוורוש הוא המלך, 
ואשה צריכה להיכנע בפניו ולתת לו לעשות בה כחפצו, ואם לא, יהיה סופה כשל ושתי. 
וכמו שאמר המן לפני המלך שהנשים ילמדו מוַשתי “להבזות בעליהן בעיניהן", כלומר 
לפי אחשוורוש והמן, אשה שלא נותנת לבעלה לעשות בה מה שהוא רוצה – היא מבזה 

אותו.

כך מסופר גם על מוחמד, שעינה נשים רבות כחלק ממסע הכיבושים שלו. כשם 
הנשים  את  הכניע  הוא  כך  האמין,  הוא  שבו  הא-ל  תחת  האנשים  את  הכניע  שהוא 

תחתיו.

אם כן, בדת של המחבלים תאוות ההרג והרצח באה לידי ביטוי ברצון להכניע את 
ידי הכנעה של האשה  ביטוי על  לידי  ותאוות הנשים באה  כל האנשים תחת הא-ל, 
תחת האיש. כשם שהקשר עם הא-ל הוא לא קשר שמחפש לפתח את האישיות של 
המאמין, אלא להכניע אותה, כך הקשר עם האשה הוא לא קשר שמחפש לפתח את 

האישיות של האשה, אלא להכניע אותה.

היחס של היהודים לה’

רצון להכניע את  כוללות  לא  הן  יש תאוות,  גם כאשר  היהודים  זאת אצל  לעומת 
הזולת ולהזיק לו. אדרבה, גם אצל אנשים שלגביהם המתירנות היא מעין ‘דת’, שאסור 

‘לכפור’ בה, היא מותנית בכך שלא פוגעים בזולת ולא מזיקים לו.

המפורסמת  במסיבה  כאשר  ביותר,  החזקה  בצורה  ביטוי  לידי  באה  הזו  הנקודה 
לשני  אחד  לעזור  חזק  ברצון  בבת-אחת  התחלפו  התאוות  תשפ"ד  תורה  בשמחת 

ולהציל אחד את השני גם במחיר של מסירות נפש.

הדברים יכולים להזכיר את מה שכתוב ב’צעטיל קטן’ המפורסם של רבי אלימלך 
מליז’ענסק:

ויפשטו  קשים,  עינויים  בכל  העולם  אומות  כל  אותו  יענו  אם  יכוין  "ועוד 
ח"ו.  להם  יודה  ולא  היסורים  כל  יסבול  ביחודו,  ח"ו  להכחיש  מבשרו  עורו 



היחס לא-ל אצל המחבל











ם,י
 
לעומת היחס אצל









היהודים 






-91-

ויצייר בדעתו ומחשבתו כאילו עושין לו כנ"ל, ובזה יצא ידי חיוב קריאת שמע 
ותפילה כדין. גם בשעת אכילה וזיווג יכוין כנ"ל, וכשיתחיל להרגיש תענוג 
גשמי, יצייר במחשבתו כנ"ל, ותיכף ומיד יאמר בפיו ובלבבו שיותר היה לו 
תענוג ושמחה בעשיית מצות של ונקדשתי באופן הנ"ל מהרגשת תענוג גשמי 
לו  היה  שיותר  לדבר  וראיה  יאמר  וכך  דחייא,  משכא  מהצרעת  שהוא  הזה 
היו  ונקדשתי באופן הנ"ל, שאפילו  תענוג ושמחה בעשיית מצות עשה של 
חוטפין אותו רוצחים באמצע אכילה וזיווג לעשות לו העינויים קשים, הייתי 
משמח את עצמי על קידוש השם יתברך יותר מתענוג גשמי הזה, אך יזהר 

שיהיה דובר באמת בלבבו.

הדברים הללו של רבי אלימלך מדברים על מדרגה גבוהה, של אדם שיכול לומר 
כפי  אבל  בתאוות.  מאשר  יותר  ה’  קידוש  על  בעינויים  ושמח  מעדיף  שהיה  באמת 
לא  ראשון  אנשים שבמבט  על  גם  זאת  לראות  יכולים  אנחנו  הזו  במלחמה  שנכתב, 

נראים כבעלי מדרגות גבוהות כאלו.

זהו ‘היהודי הפשוט’ של הבעל שם טוב, שמסירות הנפש שלו נוגעת בעצם הנשמה, 
וכשהוא מתגלה גם יהודי פשוט יכול להתנהג כצדיק גמור.

מכל מקום, מסירות הנפש הזו איננה מוכנות למות על מנת להכניע את האישיות, 
פנימי  הכי  המקום  את  מבטאת  היא  אלא  איתו קשר,  שאין  א-ל  ולרצות  ולהחניף 
באישיות, המקום שבו הקשר עם ה’ ועם כל היהודים הוא המקום הנוגע ביותר בנפש 

האדם. מקום כזה עשוי להתעורר אפילו תוך כדי שהאדם עסוק בתאוות.

השוואה בין היחס של היהודים לבין היחס של המחבלים

אם כן, בדת של המחבלים, הכניעה לא-ל, האכזריות והכנעת הנשים – הכל אותו 
עניין – הא-ל לא מעוניין באישיות של המאמינים בו, אלא בכניעתם, והמאמינים לא 
מעוניינים באישיות של האנשים האחרים שבעולם, ולא מעוניינים באישיות של האשה 

שלהם, אלא מחפשים קשר של הכנעה.

לעומת זאת אצלנו, הקשר עם ה’ לא מבוסס על רצון ושאיפה למות, שכן ה’ מעוניין 
בחיים שלנו, רוצה שנחיה, רוצה שנרצה לחיות ושנחיה מתוך רצון ולא ‘נתגלגל’ ו’נסחב’ 
ונחיה בדיעבד, רק מכיון שאנחנו כבר חיים. ה’ לא רוצה להכניע אותנו, אלא להיפך, 

רוצה שנראה כמה הוא רוצה שנחיה, וזה ימשוך אותנו לחיות מתוך רצון וחיות.

רצון שהאשה תגלה  רצון שהאשה תיכנע, אלא  גם לנשים היחס הוא לא  ממילא 
את האישיות שלה, ורק כך יכול להיווצר קשר אמיתי. ה’ רוצה שנראה כמה הוא רוצה 
בקשר בין איש ואשה, וזה יביא אותנו להתחתן מתוך כבוד הדדי ואהבה ושמחה. וכמו 
יתר  אשתו  את  מכבד  אדם  שיהיה  חכמים  צוו  “וכן  ברמב"ם  ונפסק  חכמינו  שאמרו 

מגופו ואוהבה כגופו"123.

123. אישות טו, יט



היחס לא-ל אצל המחבל











ם,י
 
לעומת היחס אצל









היהודים 






-92-

לאחר שבררנו את היחס של המחבלים לא-ל, נשוב לברר מה המניע שלהם למסור 
את הנפש

מאיפה מגיעה התאווה להרג ורצח?

בתוך הנפש של האדם יש מקום שבו הוא רוצה ‘לקחת את החיים שלו עד הסוף’. 
הוא לא רוצה להרגיש שהוא חי באופן סתמי ולא ממצה את החיות שבנפש, אלא הוא 
רוצה להרגיש שהוא מבטא את הנפש ואת החיים שבו עד הסוף. הוא מחפש מטרות, 
פעולות ותנועות נפש שיעצימו את החיים שבו, יביעו אותם ויממשו אותם, וכך הוא 

יוכל להרגיש שהוא חי באמת.

כאשר אדם מתעצם עם תאוות הרג, רצח ואכזריות, ורואה את התאווה הזו כדרך 
החיים שלו, פירושו של דבר שזו הדרך שהוא בחר להעצים את החיות שבו. כאשר אדם 
הורג אדם אחר הוא מרגיש שהחיות שבו היא כל כך חזקה, עד שהוא מוכן ורוצה אפילו 
להרוג בשביל החיות הזו, וזה מעצים את החיות שבו. במקום לחפש מעשים טובים 
ומטרות טובות שיעצימו את החיות שבו, הוא מחפש להעצים את החיות שבו על ידי 

הריגת אנשים אחרים, ועל ידי התאכזרות לאנשים אחרים.

אדם שמחפש להעצים את החיות שבו על ידי רצח והרג ואכזריות, מוכן גם למות 
לשם כך. אדרבה, ככל שהסיכון למות גדול יותר, כך האדם מרגיש בצורה חזקה יותר 
שהוא ‘הולך על החיים שלו עד הסוף’. הוא מביא את החיים שלו לקצה, למקום שבו 

או שהוא הורג או שהוא נהרג, וכך הוא מעורר את נקודת החיות שבו.

דת שמזינה את תאוות ההרג והרצח

ויש  דת  זה המחשבה שיש  ובהרג,  ברצח  יותר את החיות שיש  עוד  מה שמעצים 
אלוקים שרוצה בכך. האדם מצייר לעצמו אלוקים גדול שצריך לרצות אותו ולהחניף 
את  ומכניע  כובש  והוא  גדול,  האלוקים  אנשים.  שיותר  כמה  בשבילו  ולהרוג  לו, 
המאמינים בו, והמאמינים בו כובשים בכח את האנשים שלא מאמינים בו, וכך ככל 
וככל שהכוחניות גדלה הדת גדלה. מה שנוצר מהדת  שהדת גדלה הכוחניות גדלה, 
הזו, זה שהאנשים בעולם מתחלקים לשתי קבוצות: האנשים שמוכנים להרוג בשביל 

לרצות את אלוקים, והאנשים שצריכים להיהרג בשביל זה.

כאשר הרצח והאכזריות הם חלק מהדת, החיות שיש ברצח מתעצמת עוד יותר, שכן 
האדם לא הורג ורוצח בשביל החיות שלו בלבד, אלא בשביל חיות הרבה יותר גדולה 
– בשביל לרַצות את אלוקים. עוד יותר מכך מתעצמת המוכנות למות, שכן האדם לא 
מוכן למות רק בשביל להעצים את החיות שבו, אלא בשביל להעצים חיות חזקה יותר. 
אם האדם יצליח להרוג בשביל האלוקים שלו, הוא ירְצה אותו, ואם האדם ימות בשביל 

האלוקים שלו, הוא עוד יותר ירְצה אותו.

כך  כדי להעצים את החיות שבו,  ולהיהרג  להרוג  ורוצה  מוכן  כן, כאשר אדם  אם 
נראית גם הדת שהוא מייסד: דת שבנויה על כוחניות והרג, והמוכנות למות מדגישה 

ומעצימה את הרצון להרוג ואת ה’מצווה’ להרוג.



היחס לא-ל אצל המחבל











ם,י
 
לעומת היחס אצל









היהודים 






-93-

לחיות חיים של מסירות נפש

לעומת כל זה, ביהדות אין תאוות רצח והרג, ואין בה מטרה או רצון להרוג את כל 
מי שאיננו יהודי. ממילא מסירות הנפש שלנו לא מזינה רצח והרג, והיא שונה לחלוטין 

מהמוכנות למות של המחבלים.

ומזכירים  תמידי,  באופן  נפש  למסירות  עצמנו  את  מחנכים  אכן  אנחנו  אחד  מצד 
אותה בכל יום בתפילה, אבל מצד שני אנחנו לא מחנכים למסירות נפש מתוך רצון 
שלהם  והקהילה  המחבלים  שמשפחות  )כפי  בפועל  וימות  הנפש  את  ימסור  אחד  שכל  ושאיפה 
מייחלים לכל אחד שימות על מנת לרצות את האלוקים שלהם(, אלא מתוך רצון ושאיפה שכל אחד יחיה 

חיים של מסירות נפש, כלומר שהחיים שהוא חי יבטאו את המסירות של הנשמה לה’. 
ממילא מסירות הנפש שלנו גם לא מעצימה את התאוות שלנו, אלא להיפך, מרגילה 
אותנו לאיפוק ולרצון לחיות על פי הרצון של ה’, ולא על פי הרצון הראשוני והתאוות 

שבנפש. 

וכפי שכתוב בספר התניא )פרק כה( שמסירות הנפש שכתובה בתורה בפסוקים “שמע 
ישראל ה’ אלקינו ה’ אחד, ואהבת את ה’ אלקיך בכל לבבך ובכל נפשך", נאמרה לדור 
שבו לא היה צריך למסור את הנפש בפועל על מנת שלא לעשות עבירות, שכן אנחנו 
מחנכים למסירות נפש בעיקר על מנת לדעת איך לחיות מתוך הרצון של ה’, לחיות 

חיים של תורה ומצוות ולנצח את היצר:

ובזה יובן למה צוה משה רבינו עליו השלום במשנה תורה לדור שנכנסו לארץ 
לקרות קריאת שמע פעמים בכל יום לקבל עליו מלכות שמים במסירת נפש, 
והלא הבטיח להם “פחדכם ומוראכם יתן ה’ וגו’", אלא משום שקיום התורה 
ומצותיה תלוי בזה שיזכור תמיד ענין מסירת נפשו לה’ על יחודו שיהיה קבוע 
בלבו תמיד ממש יומם ולילה לא ימיש מזכרונו, כי בזה יוכל לעמוד נגד יצרו 

לנצחו תמיד בכל עת ובכל שעה.

ה’ רוצה את החיים, ואנחנו רוצים לחיות כי הוא רוצה בכך

החינוך שלנו למסירות נפש פירושו שאנחנו לא רוצים לחיות אם ה’ לא רוצה בכך. 
המשמעות היא שבמקרי קצה אכן נמסור את הנפש בפועל, ובשאר הזמן נחיה כי ה’ 
רוצה בכך. כך מסירות הנפש שלנו מזינה את החיים, ומבטאת את הרצון של ה’ בחיים 
הללו, ולא מבטאת הרג ורצח ואכזריות. וכפי שכתוב “וחי בהם", ולומדים מזה חכמינו 

שלא צריך )ואף אסור, לחלק מהדעות( למסור את הנפש מלבד בשלוש עבירות החמורות.

ה’ רוצה שיהיו חיים, אהבה לזולת ועזרה לזולת, וחלק גדול ממצוות התורה מתמקד 
בכך, וכפי שאמר רבי עקיבא “ואהבת לרעך כמוך זה כלל גדול בתורה". כלומר החינוך 
ומזין רצון של כל אחד  ה’ בחיים,  נועד להדגיש את הרצון של  נפש  שלנו למסירות 

שהשני יחיה חיים טובים, ולא יקרה לו שום דבר לא טוב חס ושלום.

לכן לא רק שאנחנו לא מייחלים לאנשים שימותו על קידוש ה’, אלא שגם בפועל 
לרוב לא כל כך קורים מקרים שאדם צריך למסור את הנפש שלו על שלוש עבירות 



היחס לא-ל אצל המחבל











ם,י
 
לעומת היחס אצל









היהודים 






-94-

החמורות, וניתן למצוא מסירות נפש בפועל על העבירות הללו רק במקרים נדירים או 
בתקופות נדירות.

מסירות נפש בשביל לעזור ולהציל

מסירות נפש שכן ניתן למצוא באופן תדיר יותר, היא מסירות נפש על מנת להציל 
ולעזור ליהודים אחרים, וזה מדגיש עוד יותר את מה שנכתב, שמסירות הנפש אצלנו 

מבטאת רצון שיהיו חיים, ולא רצון בהרג ומוות.

הנפש  מסירות  לבין  למות,  המחבלים  של  המוכנות  בין  שיש  הגדול  ההבדל  את 
הטהורה של עם ישראל, קל לראות במלחמה המתנהלת כיום: המוכנות של המחבלים 
למות למען דתם מביאה אותם לשטף של אכזריות ותאוות הרג ורצח ושאר תאוות, 
ולעומת זאת מסירות הנפש הטבעית שיש אצל עם ישראל, מביאה אותנו למסור את 

הנפש על מנת לעזור ולהציל זה את זה, ולגרום שיהיו חיים, ולא להיפך.

ארבע התייחסויות למוכנות למות ולמסירות נפש

ניתחנו ארבע דרכים  ניתן לראות שבעצם  כאשר מתבוננים במה שנכתב עד כאן, 
והתייחסויות למסירות נפש.

א. בדת של המחבלים יש הכוונה לרצות ולחפש למות, יחד עם הכוונה להרוג את כל 
מי שהוא לא חלק מהדת הזו. הדבר הטוב ביותר, לפי המחבלים, שהאדם יכול להכווין 
את עצמו לעשות הוא למות בעצמו ולהרוג אחרים למען הדת. לא מדובר על מוכנות 
למסור את הנפש במקרי קצה מתוך תקווה שמקרים כאלו לא יגיעו )כפי שזה במוכנות למסור 
את הנפש אצלנו(, אלא בתפיסה שהדבר הכי טוב שכל אדם יכול להגיע אליו בחייו הוא 

למות למען הא-ל.

עם  להיות  שיכול  היחיד  שהקשר  מתפיסה  נובעים  להרוג  והרצון  למות  המוכנות 
הא-ל הוא קשר של הכנעה )וזהו פירוש המילה ‘אסלאם’ – כניעה מושלמת לרצון הא-ל(. הא-ל מחפש 
שהמאמינים בו ייכנעו לפניו, והמאמינים מחפשים לרַצות אותו ולהחניף לו, והם עושים 
זאת על ידי שהם מכניעים מתחתיו ומתחתם את כל שאר העולם. לכן גם הקשר בין 
המחבלים לנשים שלהם ולילדים שלהם וכו’, הוא קשר של הכנעה. כיון שהדת היא דת 
של הכנעה, זה גורם שתאוות ההרג והאכזריות הופכת להיות תנועת הנפש שמבטאת 
בצורה החזקה ביותר את הדת ואת החיים, וגורמת לחלק את העולם לאנשים שמוכנים 

למות למען הא-ל, ואנשים שצריך להרוג למען הא-ל.

ב. יש אנשים שלא רוצים להיות אכזריים, ולא מחפשים להזיק לזולת ולהכניע אותו, 
ולכן הם לא רוצים מסירות נפש כלל. הם לא רוצים להדגיש את החיות שבהם על ידי 
מוות אלא על ידי חיים, ולכן הם מקדשים את התאוות ואת המתירנות, שעל ידן ניתן 
להדגיש את החיות בלי לפגוע בשני ובלי להכניע אותו. אמנם בצורת חיים כזו שבה 
אין שום מסירות נפש, החיים נעשים לאט-לאט חסרי טעם, והאנשים שחיים בחברה 
שזו התפיסה השולטת בה, לא מצליחים למצוא טעם להקים משפחות ולהוליד ילדים 
שנקראות  ממדינות  אנשים  דווקא  מושך  האיסלאם  פעמים  שהרבה  הסיבה  זו  וכו’. 

מתקדמות וכדומה, שמחפשים טעם לחיים ולא מוצאים אותו בחיים של מתירנות.



היחס לא-ל אצל המחבל











ם,י
 
לעומת היחס אצל









היהודים 






-95-

ג. יש אנשים אידיאליסטיים, שמוכנים למות למען מטרות גדולות, ולא רוצים לחיות 
סתם וללא מטרה שאפשר למות בשבילה. המוכנות הזו למות למען מטרות גדולות 
מביאה הרבה דברים טובים, אבל היא גם עלולה להיתפס כרצון למות על מנת לקבל 

טעם לחיים.

ד. מסירות הנפש שנמצאת בטבע של היהודי, במקום הפנימי והעמוק ביותר בנשמה, 
ומביאה את היהודי למסור את הנפש על רצון ה’ ועל מנת להציל יהודים אחרים. האדם 
חיים  נעשים  הם  בהם  רוצה  ה’  אם  ורק  טעם  חסרי  עצמם  מצד  שלו  שהחיים  מבין 
אמיתיים, ובעומק הנשמה שלו הוא רוצה לחיות רק אם ה’ רוצה בכך. המצווה להיות 
במוכנות תמידית למסור את הנפש, היא כלי שמביא לידי ביטוי את הרצון של ה’ בנו 
ובחיים שלנו, שכן אנחנו לא רוצים לחיות אלא אם כן ה’ רוצה בכך, וממילא כאשר 
אנחנו רוצים לחיות אנחנו רוצים זאת כי ה’ רוצה בכך ומצווה אותנו על כך כמו שכתוב 

“וחי בהם".

מסירות הנפש שבטבע שלנו מחלחלת ומאירה את כל המדרגות בנפש

מסירות הנפש הזו שבטבע הנשמה של היהודי, מחלחלת ומאירה שלוש מדרגות זו 
למטה מזו, כנגד שלוש ההתייחסויות למסירות נפש שנמנו כאן:

א. לפעמים אנשים מוסרים את הנפש שלהם ברצון ובשמחה במלחמה ועל מנת 
להציל יהודים אחרים, ומסבירים זאת על פי האמירה ‘אם אין בשביל מה למות, גם 
אין בשביל מה לחיות’. אלא שהאמירה הזו צריכה להיות נכונה בכל האנושות, כיון 
שהיא נשענת על צורת חשיבה אנושית. מסירות הנפש שאנחנו רואים במלחמה הזו, 
של יהודים למען יהודים, יהודים שהגיעו מכל קצות הארץ ומכל קצות העולם במוכנות 
למות על מנת להציל יהודים אחרים – מראה שמסירות הנפש הזו למען אחרים נמצאת 
יותר מאשר בעמים אחרים. ממילא ברור שהסיבה  גבוהה הרבה  יהודים ברמה  אצל 
האמיתית למוכנות למסור את הנפש היא לא הסברא האנושית, אלא רצון ה’ שנמצא 
בעומק הנשמה. לא תמיד האדם יודע למצוא את המילים הנכונות למה שהוא מרגיש, 
אבל אין ספק שמסירות הנפש של היהודים למען היהודים משקפת את הקשר העמוק 

של הנשמה לה’, גם אם לא תמיד האדם מסביר זאת לעצמו בצורה כזו.

ב. גם אנשים שמחפשים תאוות כדי להדגיש את החיות שבהם, ועל פניו נראה שהם 
כלל לא מחפשים מסירות נפש – כאשר יש יהודים בצרה, פתאום נדלקת בהם הנקודה 
היהודית, והחיפוש אחר תאוות מתחלף בבת אחת ברצון חזק למסור את הנפש בשביל 

להציל יהודי אחר.

ג. הרצון לא להיות כמו המחבלים שמלאים תאוות הרג ואכזריות, וגם לא להיות 
כמו אומות העולם שמצדיקים אותם מתוך היתממות שהיא רק מסווה על אנטישמיות 
וגורם גם לאנשים  ורצון לראות יהודים מתים – מעורר גם כן את הנקודה היהודית, 
יהודי אחר. הרצון החזק  ולמסור את הנפש בשביל להציל  ולהתעורר  רחוקים לקום 
לומר שאנחנו לא כמוהם, ואנחנו לא מלאי תאוות הרג ואכזריות, גורם גם לאדם שעד 
המלחמה חשב שהוא כלל לא יהודי, אלא אוניברסלי וכדומה, לגלות שוב את הנקודה 

היהודית שבו, ולדעת שהוא יהודי, ולהיות מוכן למסור את הנפש על יהודי אחר.



500

 

odyosefchai.co.il 
058-4997466

מחיר 
מיוחד 
לחנוכה


