
מעובד מתוך שעורי הרב יצחק שפיראמעמקים
ראש ישיבת עוד יוסף חי

פרשת וארא
תשפ"ו

- גליון 78 -

התהילים של
היהודים הפשוטים

מה העניין
לגדל פיאות?

מהות
מכת דם

5❇26❇32❇

 הגל_יון מוקדש ל+_ע"נ בתיה בת יששכר 



לשאלות, הערות, ולקבלת העלון

או בטלפון - יוסף חיים
 053.724.6111

❇
אנו מזכירים שקיים פורום דיונים 
בנושאי השיעורים, להצטרפות 

לפורום יש לשלוח בקשה למייל 
המופיע למעלה

❇
לשמיעת השיעורים בקול הלשון 

073.371.8149

2  |  מעמקים - ארוא שתרפ



השיעור השבועי 
יום א | 21:30 | רח' הרב צבי יהודה 18 | קומה 2 | דירה 4השיעור השבועי של הרב יצחק שפירא

לקבלת 

עדכונים על 

 השיעורים
 התקשר

 ליוסף חיים
053-7246111

תוכן ענינים
מעמיקים בפרשה

5............................................................................................................. מה מחייה אותך?
מעמיקים בחסידות

האמירה לה' לנוכח..........................................................................................................8
מעמיקים בחסידות

17................................................................................................................................... תשובת השובבי"ם )ג(
מעמיקים בצדיקים

התהלים של היהודים הפשוטים.....................................................................................26
שו"ת+ ממעמקים

שאלות ותשובות עם הרב ..............................................................................................32

ניניםעתוכן   |  3



העולם  את  מהוה  שה'  מאמינים  כיהודים,  אנו   
את  מהווה  ה'  כאשר  מחדש.  רגע  כל  ליש  מאין 
העולם מאין ליש, בעומק של המציאות הוא נמצא 
ונוכח כל הזמן. במעמקים של הנפש ושל הבריאה 
ונגלה  כולה הקב"ה שוכן, מחכה ומצפה שנחשוף 
אותו. אם רק נעמיק מספיק בכל פרט, נוכל למצוא 

ולהרגיש את הקב"ה.

זווית  את  נאמץ  אם  זאת?  עושים  אנו  כיצד 
שהמציאות  נגלה  העולם  על  ה'  של  ההסתכלות 
אינה כה אטומה, אלא כל כולה בעצם ביטוי של ה' 

במציאות שכביכול מרגישה נפרדת ממנו.

בחוברת שלפניכם ישנם מאמרים בחסידות בנגלה 
ובתורת הנפש. המאמרים לא מוגהים על ידי הרב, 
אך מנסים לשמור על הסגנון והעומק של שיעוריו. 
שונים  נושאים  על  החסידות  בדרך  ההתבוננויות 
מעומק,  לפנים  עומק  מגלה  הקדושה  בתורתנו 

וחיבור חזק של התורה לחיים האישיים שלנו.

איתנו...  לצלול  מוזמנים  אתם  קדימה,  אז   
למעמקים  

 ********

4  |  מעמקים - ארוא שתרפ



מה מחייה אותך?
אותו? שוברים  ואיך  חושב,  פרעה  מה  מצרים?  מכות  נועדו   למה 

ולמה דם לא נותן חיות לאדם כמו מים?

ה' מגלה את עצמו על ידי המכות  •
בשבוע שעבר עסקנו בכך שה' אומר למשה שמעתה הוא רוצה להודיע את עצמו 
בעולם. לאורך הפרשה שלנו מתואר כיצד ה' מגלה את עצמו: ראשית כל ה' שובר את 

המציאות שחוסמת את הנוכחות שלו בעולם, וזאת הוא עושה על ידי עשר המכות.

ההפרעה העיקרית להתגלות ה' בעולם היא דמותו של פרעה, ולכן המכות מכוונות 
במיוחד אליו. מהי תפיסת העולם של פרעה? פרעה טוען שישנה מציאות שקיימת 
מעצמה, ובתוכה עומד האדם. את האדם פרעה רואה כחלק מהמציאות, ולכן כשם 
שהמציאות קיימת מעצמה כך גם האדם עשה את עצמו. אך האדם לשיטת פרעה 
אינו רק חלק מהמציאות, אלא הוא החלק החשוב שבה. פרעה שם לב לכך שהאדם 
הוא החלק היחיד בתוך המציאות שמודע לכך שהמציאות עושה את עצמה, ומכך הוא 
הסיק שהאדם הוא החלק במציאות שעושה את המציאות כולה. לכן פרעה אומר: "לי 
יאורי ואני עשיתיני", הוא רואה את עצמו כפסגת המציאות, כך שכל המציאות בלועה 

בתוכו.

בפרשהמעמיקים
מאירים עיניים בפרשת השבוע 

❇

מה מחייה אותך?  |  5



כך גם בכל אדם יש 'פרעה' בתוכו שחושב שהוא חי מעצמו, ושכל המציאות היא 
חלק ממנו. תפקידם של עשר המכות הוא 'לשבור' את הפרעה שבנו, ולגלות בתוכנו 

את ה'.

עשר המכות – עשר הספירות  •
האר"י מחדש שהסדר של עשר המכות מקביל לעשר הספירות מלמטה למעלה. 
כאשר אנו מסדרים כך את עשר הספירות, על פי החלוקה הקבלית של ימין־שמאל־

אמצע, מתגלה בהם הבחנה מעניינת:

המכות שבקו ימין ממחישות לאדם שיש עוצמה גדולה שהוא לא נחשב כלל ביחס 
מורכבת מדברים קטנים  אליה; המכות שבקו שמאל ממחישות לאדם שהמציאות 
שאין לו שליטה עליהם; ואילו המכות שבקו האמצעי באות להמחיש איך ה' מסתכל 
על התפיסה של פרעה את עצמו ובכך לשבור את אלוהי מצרים: מכת דם מכוונת 
ליאור, מכת צפרדע מכוונת לפרעה כפי שהוא רואה את עצמו כחלק מהיאור )"התנים 
הגדול הרובץ בתוך יאוריו"(, מכת דבר כנגד הבהמות )שהיו אלהי המצרים( ומכת בכורות כנגד 

פרעה כפי שהוא רואה את עצמו מעל היאור )"לי יאורי ואני עשיתיני"(.

כתר: מכת בכורות

תפארת: דבר

מלכות: דם

יסוד: צפרדע

חכמה: חשך

נצח: ערוב

בינה: ארבה

הוד: כינים

גבורה: שחיןחסד: ברד

6  |  מעמקים - ארוא שתרפ



;ממה מקבלים חיות?  •
נתמקד במכה הראשונה – מכת דם, ונראה כיצד היא שוברת את התפיסה של פרעה 

כלפי עצמו:

הנוזל שנמצא בתוך האדם הינו דם, והנוזל שנמצא מחוץ לאדם הוא מים. והנה, 
מהמים שמחוץ לו האדם מקבל חיות, ומהדם שבתוכו האדם לא יכול לקבל חיות. 
הסיבה לכך שמים יכולים להחיות את האדם ודם לא יכול להחיות אותו, היא משום 
החיות  ואילו  המציאות,  בתוך  נמצאת  שלא  מופשטת  חיות  היא  שבמים  שהחיות 

שבדם היא חיות שבלועה בתוך המציאות.

מכת דם מלמדת שהמציאות לא יכולה להחיות את עצמה, וכך גם האדם לא יכול 
לחיות מתוך עצמו. לכן כאשר האדם רואה את עצמו כ'שפיץ' של המציאות וחושב 
שהדרך  מלמדת  דם  מכת  חיות.  לקבל  ממה  לו  אין  בתוכו,  בלועה  המציאות  שכל 
היחידה לקבל חיות היא דווקא על ידי החיבור לעצם החיים שנמצא מחוץ למציאותו 

של האדם.

כך מכת דם שוברת את ה'פרעה' הפנימי שבתוכנו: מכת דם ממחישה לנו שהאדם 
לא יכול לחיות מתוך עצמו, ואת חיותו הוא מקבל מהקב"ה שמחייה אותו.

********

מעמיקים יחד
יש לכם שאלה על הכתוב במאמר? רוצים לשתף בחידוש הקשור אליו?

פורום "ממעמקים" לעובדי השם - המקום להרחיב ולדון בשיעורי הרב

shiurimshapira@gmail.com להצטרפות שלחו מייל ל

מה מחייה אותך?  |  7



האמירה לה' לנוכח
בפרק מא בתניא, אדמו"ר הזקן מדבר על אהבת רעיא מהימנא, אהבה כבן שמוסר 
יותר מאשר הוא אוהב את עצמו, "אהבה רבה  ואוהב אותם  ואמו  נפשו לאביו  את 
שכשאדם  לה'א",  הצמאה  נפשו  לרוות  ולא  לבד  לפניו  רוח  נחת  לעשות  לבדו  לה' 
עושה מצווה בכוונה זו זה נקרא "לשם יחוד קוב"ה ושכינתיה". אדמו"ר הזקן אומר 
שמצד אחד אהבה זו מאוד רחוקה מכל אחד ו"רק מעט מזעיר חפץ לבו בזה באמת 
מפני אהבה הטבעית שבלב כל ישראל לעשות כל מה שהוא רצון העליון ב"ה", ומצד 
שני היא שייכת לכל אחד ואחד ו"בזה חפץ כל אדם מישראל באמת לאמיתו לגמרי 
בכל לב ובכל נפש". אדמו"ר הזקן אומר שאהבה זו באה לידי ביטוי ע"י התקשרות 
המחשבה במחשבה של ה' והדיבור בדבור של ה' באותיות התורה והתפלה "ובפרט 
באמירה לה' לנוכח כמו ברוך אתה וכה"ג, והנה בהכנה זו של מסירת נפשו לה' יתחיל 

ברכת השחר ברוך אתה כו'".

בכדי להסביר כיצד "האמירה לה' לנוכח כמו ברוך אתה וכה"ג" מבטאת את אהבת 
רעיא מהימנא, נביא כאן קטע מתוך דברי בנו, אדמו"ר האמצעי, בביאור מילת "אתה" 

וחיי  נפשי  ה'  שאתה  "מפני  מד  בפרק  מדבר  הוא  עליה  אויתיך"  "נפשי  מאהבת  לאפוקי  בא  כאן  הזקן   אדמו"ר  א.
האמתיים, לכך 'אויתיך'. פירוש, שאני מתאוה ותאב לך כאדם המתאוה לחיי נפשו, וכשהוא חלש ומעונה, מתאוה ותאב 
שתשוב נפשו אליו. וכן כשהוא הולך לישן, מתאוה וחפץ שתשוב נפשו אליו כשייעור משנתו. כך אני מתאוה ותאב לאור 

אין סוף ברוך הוא, חיי החיים האמיתיים". וראה על כך בהרחבה גדולה בספר 'נהלך ברגש' בחלק הראשון.

בחסידותמעמיק+ים
❇

8  |  מעמקים - ארוא שתרפ



שאומרים בתפלה )מתוך הספר "פירוש המילות אות צד(, בתוספת הסבר מעובד מתוך שיעור 
שניתן עליו )והרוצה להרחיב יותר יעיין בשיעור עצמו(.

על מנת להקל על הבנת הדברים קודם נגיד בקיצור נמרץ את מה שהוא הולך להגיד: 
אני  מבחינתי  שאמנם  חושב  שאני  מזה  מגיעה  "אתה"  לו  ולהגיד  לזולת  לפנות  היכולת 
קיים בפני עצמי והזולת הוא רק חלק מהתפאורה של העולם שלי, אבל הוא מבחינתו 
חי בעולם שלו והוא לא רק כחלק מהתפאורה של העולם שלי, אלא להיפך, אני חלק 
מהתפאורה של העולם שלו. א"כ הפניה לזולת לנוכח בעצם משקפת את זה שבשורש 
אנחנו אחד אלא שה' ברא אותנו כשניים נפרדים בצורה כזאת שכל אחד מסתכל כאילו 
הוא המרכז וכל השאר הם הסביבה שלו. כך זה גם ביחס לקב"ה, כשאנחנו פונים אליו 
ואומרים לו "אתה" אנחנו בעצם חושבים שמצידו אנחנו כלולים בו לגמרי ואנחנו רק חלק 

מהעולם שלו.

והנה ידוע בפירוש "אתה הוא", ד"אתה" הוא ענין הגילוי לנוכח ו"הוא" לשון 
נסתר.

מולי,  ונוכח  לי  שמתגלה  כמישהו  אליו  מדברים  "אתה"  לקב"ה  כשאומרים 
לפני  עומד  ולא  ממני  שנסתר  כאחד  עליו  מדברים  "הוא"  הקב"ה  על  וכשאומרים 

כביכול.

"אתה"  בחינת  שהן  מדרגות  ג'  שיש  ד"אתה",  גילוי  בבחי'  להבין  יש  ותחלה 
כמ"ש בזוהר "בתלת דוכתי איקרי אתה" כו'.

הזוהר אומר שיש שלוש מדרגות בהם הקב"ה נקרא "אתה". כעת אדמו"ר האמצעי 
יפרט ויסביר אותם:

"אתה" במדרגה א' - מלכות דאצילות  •
דהיינו כל מה שהוא יותר תחתון במדרגה נק' "אתה" בבחי' התגלות ביותר.

אליך  לפנות  יכול  שאני  זה  עצם  היא  "אתה"  המילה  של  תחתונה  הכי  המדרגה 
כ"אתה", שאתה מגלה את עצמך באופן כזה שאני יוכל להגיד עליך "אתה".

בחי'  הוא  מחיה"  "ואתה  כמו  דאצי',  מלכות  שבבחי'  "אתה"  בחינת  והיינו 
היותר תחתון  וזהו  ליש ממש,  גבול מאין  להיות בעל  ההתגלות דאור אלקי' 
במדרגה בבחי' אצי' ונק' סופא דכל דרגין, הנק' עלמא דאתגליי' עולם הדיבור 
כידוע, והן י' מאמרו' בכלל שכללותן הן רק כ"ב אותיות מאלף עד תי"ו ושרש 
הכ"ב אותיות הן ה' מוצאות הפה. שזהו פי' "אתה" לנוכח בגילוי, כי כח הפועל 

בא בגילוי גמור בנפעל וכאותיות הדבור שבאים בגילוי לזולתו דוקא.

האמירה לה' לנוכח  |  9



הוא אומר כאן שהרובד הכי נמוך של המילה "אתה" שאומרים כלפי הקב"ה, זה 
פניה לה' אל הרובד שהוא מגלה את עצמו אלינו, זה בעצם לדבר עם ה' בתור אחד 
שמהוה את הכל מאין לישב. לכן המילה "אתה" מורכבת מהאותיות א' ו-ת', )שזה אומר 
שיש כאן את כל האותיות( ואח"כ יש את האות ה' כנגד ה' מוצאות הפה, שזה אומר שיש 

כאן מישהו שמדבר ומבטא את עצמו באותיות האלו.

זה נקרא "אתה" בפירוש הכי ראשוני שלו, זה המקום הכי נמוך של ה' שמופיע 
זה  פוגש  שאני  הראשון  ה"אתה"  "אתה",  של  חזק  הכי  הגילוי  בעצם  שזה  החוצה 
שהוא דיבר והמציאות של הדיבור היא זאת שעומדת לפני ואני מתייחס רק לדיבור 

שלוג ואני והוא יכולים לדבר אותו דבר אז ממילא אני יכול להגיד לו "אתה".

כך היחס לבורא בשבילנו, כל המציאות שאנחנו מכירים זה שה' אמר משהו אבל 
אותו אנחנו לא רואים בכלל, אנחנו רק יודעים שהוא קיים, ומה שנשאר לנו זה רק 

ממה שהוא דיבר וזהו, זה מה שיש, זה המציאות.

הביטוי של זה בתפילה  •
עכשיו נגיד איך זה בא לידי ביטוי באופן פשוט בתפילה )שהרי בסופו של דבר הוא רוצה 
ואומרים לקב"ה "אתה"( כשאתה בא להתפלל  זה לגבי תפילה, כשבאים להתפלל  להסביר את כל 

קיימת  ממשית  מציאות  היא  המציאות  כל  כאילו  אחד  מצד  להסתכל  יכול  אתה 
לעצמה, ואתה יכול להסתכל מצד שני כאילו כל המציאות זה רק דיבורים של ה'. אם 
אתה באמת מסתכל שכל המציאות זה רק דיבורים של ה' אז כשאתה מתפלל אתה 
בעצם מתחיל להתייחס לא למציאות קיימת אלא ל'אתה' שעומד מאחורי כל זה. הרי 

להתפלל זה בעצם לבוא ולהגיד שיש לי מישהו לדבר איתו על מה שקורה פה.

אם אני רוצה נניח להתפלל שתהיה רפואה אז אם אני חושב שהכל זה דיבורים 
שלו אז אני בעצם מבקש ממנו שידבר אחרת, אני כאילו אומר לו "למה אתה מדבר 
ככה? למה הדיבורים צריכים להיות כאלה? בבקשה שהדיבורים שלך יהיו אחרים", 
כביכול בהשתלשלות זה כמו שאתה אומר לילד "למה אתה מדבר לא יפה, תגיד פה 

 כלומר, אם הוא לא היה מהוה מאין ליש – אז הכל היה נשאר בתוך עצמו והכל היה חלק ממנו; אבל אם הוא כן  ב.
מהוה מאין ליש אז כבר יש בעלי גבול שיכולים להסתכל עליו מבחוץ ולשים לב שהוא ברא אותם. מה הכוונה שהוא 
זה שברא אותם? הכוונה שבעצם הוא דיבר אליהם, או דיבר אותם, שזה עשרה מאמרות שהוא דיבר וכך יש אותם. 
אפשר להסתכל על זה גם  מאיתנו אליו, אם הוא מדבר פירושו של דבר שהוא מדבר עם מישהו, זאת אומרת שהוא 

יצר מישהו שאיתו הוא מדבר.
 רק שאני צריך לשים לב שהיה פה מדבר שדיבר את הדיבורים האלה, אם אני חושב שכל הדיבורים האלה לא  ג.

קשורים לאיזה מדבר אז כל המציאות הזאת באמת חסרת משמעות.

10  |  מעמקים - ארוא שתרפ



משהו יפה" )לכן כתוב בכוונות שהספירה של ברכת "רפאינו" היא תפארת, שאני מבקש שהדיבורים של 
ה' יהיו יותר מפוארים(.

זה אם אתה חושב שבאמת המציאות היא דיבור, אבל אם אתה חושב שהיא קיימת 
לעצמה ולא דיבור אז יוצא שכשאני פונה לקב"ה בתפילה אני כאילו אומר שיש עולם 
ואני רק מדבר איתו שיסדר את המציאות, כמו שאני הולך לאיזה  ומציאות קיימת 
הפשוטה  הכוונה  לא  שזה  ברור  בבית.  משהו  איזה  לי  לתקן  ממנו  ומבקש  מישהו 
בתפילה, הכוונה הפשוטה בתפילה היא שאני לא רואה את המציאות כמציאות אלא 
אני רואה אותה רק כדיבורים של ה', הכל זה רק דיבורים של ה', ועכשיו אני רוצה 
שהשיחה שלו איתי תהיה קולחת, שהוא יענה לי לפי מה שדיברתי איתו. אבל אם 
)מגמגם או עונה לא  אני מדבר איתך על משהו אחד ואתה עונה לי בהתחמקות כזאת 
לענין או משהו כזה( אז יוצא שהדיבור הוא לא מוצלח. ככל שאני מתייחס יותר שהכל זה 

דיבורים אז ככה הדיבור יוצא יותר אמיתי, יותר טוב.

אז ככה זה כשאנחנו באים ורוצים להתפלל ולהגיד 'אתה', 'אתה' פירושו של דבר 
שכל העולם הזה זה דיבורים של ה', הכל זה משהו שה' אמר לי וסידר פה. זה לא רק 
מה שה' סידר פה, אלא זה שה' סידר את זה בשביל שאני אדבר את זה, כלומר בשביל 
התקשורת בינינו ה' עשה את זה, שהתקשורת בינינו יותר חשובה לקב"ה מאשר סתם 
שהוא יגיד משהו וזה ישאר ככה גולמי כמו שזה. לכן התפילה היא הופכת להיות יותר 

משמעותית מאשר המציאות.

כשאני בא להתפלל ואומר "אתה" זה בעצם אומר שכל העולם נמצא בתוך השיח 
בינינו )ביני לבין הקב"ה(. לכן לפני תפילת שמונה עשרה אנחנו אומרים ק"ש, ק"ש זה 
בעצם להגיד שאין עולם אלא הכל זה ה', ואחרי זה מתוך זה שהכל זה ה' מתחילים 
לדבר ומזה נהיה עולם וזה שמונה עשרה, העולם נהיה תוך כדי שאני מדבר תפילת 
את  אומר  כשאני  פתאום  ואז  ה'  רק  היה  אז  ישראל"  "שמע  כשאמרתי  כי  עמידה, 

תפילת עמידה אז פתאום נהיה עולם.

"הוא" במדרגה א' – ז"א דאצילות  •
וגם במדרגה זו אומר "אתה הוא" שיש בחי' ההעלם של זה הגילוי ד"ואתה", 
והיינו הנק' "הוא", כי לשון "הוא" היינו על מי שאינו בגילוי ומהות לנוכח רק 
"הוא",  נק'  לכך  נודע מציאותו,  בגילוי אך  נודע מהותו  ואינו  ונעלם,  מוסתר 
דמשמע שנודע מציאותו מי הוא רק שאינו בא בכאן בגילוי לנוכח אז יתכן 
עליו לומר "הוא", אבל כשלא נודע מציאותו כלל איך יאמר עליו "הוא" )בל"א 

האמירה לה' לנוכח  |  11



הוא ער(, וזהו רק מפני שנסתר ונתעלם אותו שיודעים בו מכבר, שהרי כשלא 

נודע מציאותו שואלין מי הוא כו'.

והדוגמא מזה יובן ג"כ בבחי' מלכות דאצי' שבא בגילוי בעולמות בהכרח שבא 
ולמעלה  בבחי' מאמר סתום שבמחשבה  דהיינו  מן ההעלם שבאצי'  זה  גילוי 
ממנו שהוא אמירה שבלב בבחי' מדות דז"א דאצי' שנק' מקור הנעלם לגבי 

גילוי הדיבור כידוע.

וזהו הנקרא "הוא" שנודע מציאות המדות שבלב במחשבה שמהן מקור מוצא 
ה' מוצאות רק שהן בהעלם והסתר ויתכן לקרותו בשם "הוא", והיינו פי' "אתה 
"מן  כמ"ש  כו'  ומדות  ]דמחשבה[  דאתכסייא  ועלמא  דאתגלייא  עלמא  הוא" 

העולם ועד העולם" עלמא דנוקבא ועלמא דדכורא.

הוא מסביר פה שכשאני אומר "אתה הוא" אני בא להגיד שאמנם יש איך שאני 
אותך  הביא  מה  שואל  כשאני  אבל  "אתה",  נקרא  שזה  התוצאות  לפי  אותך  מכיר 
כביכול לעשות את זה )נגיד את זה בלשון המדוברת שלנו: מה עבר עליך כשהחלטת להגיד את מה 
שאמרת לי( – אין לי מושג, מעבר ל"אתה" הזה יש איזה "הוא" שאני לא יודע למה הוא 

דיבר ככה.ד

בהם,  מדבר  האותיות שהוא  זה   – מסויימת  בצורה  העולם  בתוך  הקב"ה מתגלה 
אנחנו רואים את האותיות מנותקות, אבל זה בעצם מה שאנחנו פוגשים – זה ה'אתה'; 
ה'הוא' זה שכביכול התרחש איזשהו רגש בתוכו שזה מה שהניע ודחף כביכול את 

הקב"ה )אם אפשר להשתמש במילים כאלה מוזרות( להחליט להגיד את מה שהוא אמר.

כמו  זה  במילים שלנו  דאצילות"(  "ז"א  )מה שנקרא  ה'  היה המידות של  על מה  לדבר 
להגיד "מה עובר עליך, מה הרגש שמסעיר אותך, מה עובר בפנים הנפש שלך שגרם 

 כמובן גם כשאומרים "הוא" מדברים ישירות עם ה' ולא עם מישהו אחר, אבל זה כמו שנניח אני פוגש איזה מישהו  ד.
מפורסם ברחוב ואני אומר לו "אתה הוא זה שאומרים עליו כך וכך", אז אני מכיר אותו בתור איזה משהו ומה שבחינתי 

היה "הוא" אני רוצה שיהפוך להיות משהו גלוי.

צוללים למעמקים
שיעורים נוספים ומרתקים מאת הרב זמינים ב"קול הלשון"

חסידות | פרשת שבוע | כתבי האר"י | תורת הנפש | עבודת השם

חייגו והאזינו 073-371-8149 

12  |  מעמקים - ארוא שתרפ



לך לדבר ככה", אמרת לי איזה משהו אז מה עבר בתוכך שבגלל זה ביטאת את עצמך 
בצורה כזאת?

וז"ש "כי אמרתי" בלב ומחשבה "עולם חסד יבנה" בדיבור

"אמרתי" זה כאילו אמרתי ביני לבין עצמי, ואחרי זה "עולם חסד יבנה" ע"י 
הדיבור. וכמ"ש והוכן בחסד כסא שהוא בחינת החסד שבמדות. וזהו 'ואתה' 

וי"ו זה הוא מהמדות שבז"א שנמשך לאתה בדבור כו' כידוע

'הוא'  איזה  שיש  הכוונה  זה  'ואתה'  אבל  לי,  שנוכח  מה  זה  'אתה'  להגיד  סתם 
שהחליט להיכנס לתוך ה"אתה". כשאני משתמש בביטוי 'ואתה' כלפי בן אדם אני 
מתכווין להגיד "הרי באמת זה מי שאתה", "ואתה הרי כך וכך", אז להגיד "ואתה" זה 

להגיד שבתוך האדם מוחבאים המידות.

"אתה" ו"הוא" במדריגה ב' )אתה-ז"א, הוא-בינה(  •
והמדרגה הב' למעלה מזו הוא מ"ש "ואתה כהן לעולם" ואיתא בזוהר ד"אתה" 
זה קאי בבחי' חסד דז"א בבחי' חסד דכהן, לפי שמבחי' חסד דז"א נבנה בנין 
המל' לכך אמר "ואתה כהן כו'" להמשיך חסדים לעלמא דנוק', אך נק' "אתה" 
בבחי' גילוי לפי שהגם שלגבי המל' דדיבור נק' העלם בבחי' "הוא" אבל נק' 
ראשית הגילוי למציאות דבר מה בבחי' חסד שבלב לגבי העלם החסדים שבבינה 
שנק' חסדים מכוסים כו', כידוע דבינה נקרא עלמא דאתכסיי' ונקרא "הוא" 
כמ"ש בזוהר ע"פ ועבד הלוי הוא כו' שהחסד והאהבה שבמוח ההשגה דבינה 
מכוסה ונעלם ולא נודע במהות יש ודבר מורגש רק כשנמשך ללב בהתפעלות 
מורגשת באהבה וחסד, זהו הנק' ראשית הגילוי דהעלם דבינה, ובוודאי נודע 
מציאת האהבה שבמוח הבינה מאחר שמשם נולד גילוי זה בלב אבל לא נודע 

מהותו כ"כ בגילוי כנ"ל במדות לגבי הדבור...

להיות  הופך  הראשון  שה'הוא'  אומר  הוא  השני,  ה'אתה'  את  הסביר  הוא  עכשיו 
'אתה' השני, ו'הוא' השני זה בינה. 'אתה' הראשון זה מלכות, 'הוא' הראשון זה ז"א; 

וגם 'אתה' השני זה ז"א, ו'הוא' השני זה בינה.

הוא אומר שכשהקב"ה מדבר ואני אומר לו 'אתה' אז אני לא אומר לו "אתה זה 
רק מה שאתה מדבר אלי" אלא אני כן יכול להגיד שמה שהוא מדבר זה משקף את 
מה שהוא מרגיש והוא לא עובד עלי, אם אדם משקר אותי אז הוא מדבר איתי אחד 
בפה ואחד בלב אך כיוון שהקב"ה הוא לא ככה אז ממילא מה שהוא מדבר זה גם מה 
שהוא מרגיש, לכן כשאני אומר לו 'אתה' ואני יודע מה הוא מדבר אז אני גם יודע מה 

האמירה לה' לנוכח  |  13



הוא מרגיש. אם אני רואה שהוא ברא את העולם והוא משמר ומקיים אותו ועושה 
שהכל יסתדר כמו שצריך אז אני מבין שיש לו רחמים וחסד וכו', הוא משגיח פה, זה 
לא שהמערכת עובדת לבד אלא הוא עם תשומת לב מאוד חזקה וזה מאוד חשוב 
לו והוא רוצה שאני ארגיש כמה זה חשוב לו, אז ממילא ה'אתה' שהוא מדבר )כלומר 
מה שהוא מוציא בפועל( הוא משקף את מה שקורה בפנים. אני יכול להגיד שבאמת אני 

מרגיש את החסד והמידות שלו איך הוא כלפי, לכן אני יכול להגיד 'אתה' על המידות 
שלו.

במדרגה הזאת ה"הוא" זה שאמנם זה גלוי שאתה אוהב אותי אבל אני לא יודע מה 
גרם לך לאהוב אותי, זה נקרא חסדים מכוסים. זה משונה לי, מפתיע אותי, זה באמת 
מוזר שהקב"ה יאהב בן אדם. אני יודע שזה מה שקרה כלומר שהיה איזה משהו בינו 
לבין עצמו, שגרם לו להחליט להיות אוהב אותי אז מה שהוא בינו לבין עצמו החליט 
להיות אחד כזה שאוהב אותי זה נקרא חסדים המכוסים בתוך הבינה. בינה זה מה 
שהוא חושב בינו לבין עצמו, זה נקרא "אור המאיר לעצמו", זה הוליד את זה שהוא 
בא ומשדר לי שהוא אוהב אותי, כיוון שזה הוליד את זה אז באמת זה חסדים מגולים 
אבל החסדים המגולים נולדו מהחסדים המכוסים. אז החסדים המגולים אני אומר 
עליהם 'אתה' באמת זה אתה, אבל על החסדים המכוסים אני אומר 'הוא', אני לא 

יודע מי זה.

"אתה" במדריגה ג' – חכמה דאצילות  •
והמדרגה הג' הוא בחי' אור החכמה דאצי'ה שנקרא לפעמים בשם 'אתה' בגילוי 
לנוכח כמו "כי אתה אבינו", וידוע שזהו בחינת אור אבא דאבינו הוא בבחינת 
מקור החסדים דאבא כמשל האב שהוא רחמן וחסדן כו' וכמ"ש במ"א בשרש 
כנס"י שהוא מבחי' פנימי' אבא כמשל הטיפה במוח האב כמ"ש בנים אתם כו' 

והיינו כי אתה אבינו כידוע...

הוא אומר שכשאני אומר "אתה" זה כאילו הבן אומר לאבא "כי אתה אבינו", הוא 
מסביר שהכוונה היא שאני כלול בך כמו שהטיפה היתה כלולה במח האבא. אבל זה 
מוזר, שהרי כשאני הייתי טיפה לא יכולתי להגיד לך "אתה", אני יכול להגיד "אתה" 
רק אחרי שהייתי בעיבור בבטן הבינה והיו שם חסדים מכוסים והחסדים המכוסים 

 הייתי יכול לחשוב שזה בינה, שהרי הוא אמר שבמדריגה הראשונה 'אתה' זה מלכות ו'הוא' זה ז"א, במדריגה השניה  ה.
'אתה' זה ז"א ו'הוא' זה בינה, כלומר מה שבמדרגה הראשונה היה 'הוא' נהפך להיות 'אתה' במדרגה השניה. לפי"ז 
מתבקש שבמדרגה השלישית 'אתה' זה יהיה בינה. הסיבה שזה לא יוצא כך היא משום שהחכמה והבינה הן מחוברות 
לגמרי )"תרין רעין דלא מתפרשין לעלמין"(, אז זה שבמדרגה הקודמת "הוא" זה היה הבינה זה מבחינת ז"א שהרי הבינה היא 
מה שהוליד אותו, אבל עכשיו במדרגה הזאת אם אני רוצה להגיד שאני לפני שהייתי אז לפני שהייתי זה כמו שהייתי 

אצל אבא בסוף. הוא מצד עצמו זה כמו חכמה ומה שהוא חושב זה כמו בינה.

14  |  מעמקים - ארוא שתרפ



התגלו והפכו להיות ז"א, בקיצור עבר הרבה מאז שהייתי טיפה... מתי אני אומר לבן 
אדם אתה ואני מתכוון כאילו אני הטיפה שנמצאת בתוך אבא שלי? אם חושבים קצת 

שמים לב שבאמת באמת זה הפשט האמיתי הכי פשוט של המילה "אתה", ונבאר:

ביחס אלי  רק  אני מתייחס אליהם  אז  כשאני אומר את שני ה"אתה" הראשונים 
)ב"אתה" הראשון אני מתייחס אל מי שאני פונה אליו בתור  ופונה אליהם כחלק מהעולם שלי 
ההוא שמדבר אלי, וב"אתה" השני אני מתייחס אל מי שאני פונה אליו בתור ההוא שאוהב אותי(, אבל 

אני חלק  לו "אתה", הרי באמת מצידו  ואומר  לבן אדם  בסופו של דבר כשאני בא 
מהעולם שלו ולא הוא חלק מהעולם שלי, כלומר כשאני מדבר עם בן אדם אז אני 
אני  אובייקט שליו אלא מבחינה מסויימת  או  'בובה'  לא  הוא  מבין שבאמת באמת 
'בובה' שלו. לכן כשאני אומר "אתה" אני חושב שבאמת אני בובה שלו, לא הוא בובה 
שלי, זה באמת עיקר הכוונה כשאני מדבר עם בן אדם, שמבחינתך אני חלק ממך לכן 
אני יכול לדבר איתך. וכן כשאני אומר לקב"ה "אתה" בעיקר אני מתכוון להגיד לו "כי 

אתה אבינו", דהיינו אני לא משהו מחוץ לך אלא אני חלק ממך.

הצורך בשלושת המדרגות  •
אמנם אי אפשר להסתפק רק ב'אתה' במדרגה האחרונה, שהרי אם כשאני מדבר 
שבאמת  יוצא  אז  שלך  בובה  לגמרי  שאני  חושב  שאתה  מרגיש  הייתי  בסוף  איתך 
באמת או שאני לא קיים או שאתה לא קיים. כלומר אני לא יכול להסתכל עליך כאילו 
אני בובה שלך ואתה מציאות, הרי סוף סוף אני אומר שאני כן מציאות. זאת אומרת 
שכשאני אומר "אתה" אני חושב שאע"פ שבפנים בפנים אני אומר שמבחינתך אני 
בובה שלך זה רק מבחינה מסויימת, אבל באמת באמת אתה מתייחס אלי כאילו אני 
ברצינות  מתייחס  ואתה  שלך  בובה  שאני  מזה  מתעלם  כאילו  אתה  אדם,  בן  ממש 
לזה שיש לי קיום ממשי ואתה רק 'בובה' בשבילי ורק דיבורים בשבילי, וזה בעצם 

ה"אתה" הראשון והשני.

כלומר לדבר זה לשקף את זה שהשורש שלנו הוא אחד בתוך המציאות שאנחנו 
שניים, אחרת אין עם מי לדבר. אם כשאני מדבר איתך אני בסוף חושב שאתה חי את 
המציאות שלך עם עצמך ואני חי את המציאות שלי עם עצמי לגמרי, כל אחד בתוך 
הבועה שלו, אז אין שום קשר בינינו אלא רק הבועות מתחככות אחת בשניה. מה 
שמייצר את התקשורת בינינו זה שאני חושב שבאמת באמת יש לנו שורש אחד שזה 
ה' ולכן בעצם אנחנו אחד, אלא שה' ברא אותנו לא כאובייקטים אלא כחלק ממנו 

 גם אם במידה מסויימת אני כן מתייחס אליו כ'בובה' שלי, אבל אם הייתי חושב כך עד הסוף אז כבר לא הייתי מדבר  ו.
איתו.

האמירה לה' לנוכח  |  15



ממש, שכל אחד מאיתנו גם מסתכל כמו הקב"ה שהא נמצא במרכז וכל השאר חיים 
מסביבו, ולכן ממילא אני חושב שגם המבט שלי שאומר שאתה חלק ממני וגם המבט 

שלך שאומר שאני חלק ממך שניהם נכונים.ז

א"כ כשאני בא ואומר על הקב"ה "אתה" אז אני בעצם אומר לו מבחינתך אני כלול 
בך לגמרי – זה ה"אתה" השלישי, אבל היכולת שלי להגיד את זה לקב"ה מתחילה 
מזה שהקב"ה עשה שאני לא אהיה כמו אובייקט אלא אני יוכל לדבר איתו ולהתייחס 
)דרך כל  אליו כחלק מהמציאות שלי, קודם כל להתייחס אליו כדיבור שמדבר איתי 
המציאות כנ"ל( – וזה ה"אתה" הראשון, ואח"כ שאני יכול להתייחס אליו כאילו גם יש לו 

רגש שמניע אותו לדבר את כל מה שהוא מדבר. ורק אחרי שאני מרגיש שאני מציאות 
עצמאית אני יכול גם לפנות אליו ולהתייחס הפוך שהוא המציאות העצמאית ואני רק 

חלק ממנו.ח

יוצא שה"אתה" השלישי הוא מצד אחד חידוש גדול ומצד שני הוא פשט לגמריט, 
כשאתה בא לקב"ה ואומר לו "אתה" זה לא שאתה רוצה לומר "יש אותי ויש אותך" כי 
אפילו בין בני אדם כשאני אומר "אתה" אם אני מסתכל עמוק אני מבין שזה לא נכון 
שזה כך, כשאני אומר "אתה" אני רוצה לומר שיש באמת את המציאות שלך ומצידך 
זה שאני רק חלק ממך ולא שאתה חלק ממני. זה עיקר הלשון "אתה" ומאוד חשוב 

לשים לב שזה היחס שלנו לה'.

********

 נמחיש את זה בצורה פשוטה בבריאה, אצל בעלי החיים הזכר והנקבה נבראו בנפרד, אין באמת קשר ביניהם, גם  ז.
כשהם כאילו בתקשורת כדי להוליד באמת כל אחד חי בעולם שלו ורק 'משתמש' בשני כאילו הוא הבובה שלו, הוא 
בכלל לא חושב שהשני מסתכל עליו הפוך כאילו הוא הבובה שלו, הוא חושב שהכל נמצא בתוכו. אבל האדם נברא 

אחרת, חוה היא חלק מאדם וכשהם מדברים הם יכולים להסתכל על זה שהם בעצם אחד שהפך להיות שנים.
 לכן בתפילה משתחווים כשאומרים "אתה", השתחוואה באופן פשוט זה פישוט ידיים ורגליים, כשמשתחווים למלך  ח.
כאילו אומרים לו "אנחנו מצד עצמינו מתים ורק אם תרצה להרים אותנו שנחיה אז אנחנו נחיה", המלך יכול להרוג אותי 

ויכול להחיות אותי לכן אני בטל אליו לגמרי ואני כמו רכוש של המלך.
 ניתן לזה דוגמא, נניח אני פוגש ברחוב אדם שאני בכלל לא מכיר, הוא לא דיבר איתי ואין לי יכולת בכלל לזהות  ט.
איזה רגש יש לו כלפי, בכל זאת אני כן יכול להגיד לו "אתה" )לדוגמא: אני יכול להגיד לאדם ברחוב שאני לא מכיר "אתה יכול להגיד 
לי מה השעה?", אני לא יודע מה הוא יגיב, יכול להיות שהוא יגיד לי "לך מפה, אני לא רוצה לדבר איתך", והוא יכול להגיד לי "בוודאי", למרות שאני לא 

יודע מה היחס-הרגש שלו יהיה, לפני כן אני יכול להגיד לו "אתה"(. ה"אתה" הזה זה בעצם לבוא ולהגיד שגם אני יודע שיש לו עולם 

שלם שאני יכול להיות חלק ממנו אם אני אפנה אליו, וגם הוא יודע שאני מסתכל עליו שהוא חלק ממני. מצד מסויים 
זה ה"אתה" הכי עמוק אבל מצד מסויים זה הכי פשוט, זה הדבר הכי בסיסי בנפש, שאני יכול להגיד "אתה" עוד לפני 

שאתה מתייחס אלי ומדבר איתי. זה פשוט להגיד שנכון שיש את המציאות שלי אבל מבחינתך אני חלק ממך.

16  |  מעמקים - ארוא שתרפ



תשובת השובבי"ם )ג(
בפעמים הקודמות ראינו שעל עוון של פגם הברית התיקון הוא הסחת הדעת מהחטא 

והתמסרות לרצון ה' ועבודת ה' בחיות.

בפעם הקודמת ראינו שעל האדם להסיח את הדעת לא רק מהחטא, אלא גם מצער 
על החטא ומחרטה עליו. בפעם הזו יוסבר שוב שעיקר העבודה היא שהאדם לא יהיה 
שקוע במה שהוא עשה, אלא יקדיש את המאמצים שלו לחשוף את היותו קשור לה' 

ולא לצער על החטא.

על  ללמוד  כל  ראשית  יש  בחיות,  ה'  לעבודת  להתמסר  שכדי  נראה  מכן  לאחר 
האיסור וחומרתו. ה' רוצה לעזור לנו להסיח את הדעת מהחטא, ולשם כך הוא מצווה 
אותנו לא לחטוא ומלמד אותנו עד כמה האיסור הוא חמור בעיניו. הציווי הוא לא 

בנפשמעמיק++ים
❇

עושים תשובה - בשמחה!
החומר במדור זה לקוח מתוך החוברת 'תשובה בשמחה', העוסקת בנושא קדושה

והייחס הנכון ליצר, בשפה השווה לכל נפש!

מחיר מיוחד לימי השובבי"ם: 30 ₪ בלבד

לרכישה: 058-770-1560 או באתר ישיבת עוד יוסף חי

בת השובבי"ם )ג(ושת  |  17



ונתינת כח לפרוש מהחטא  רק הוראה מה לעשות, אלא בעיקר פניה של ה' אלינו 
ולהתקרב אל ה'.

לאחר מכן נראה שהסחת הדעת מן החטא פירושה שהאדם יתרחק מאוד לא רק 
מהחטא עצמו, אלא גם ממקומות ומצבים שעלולים להביא אותו לחטוא.

לבסוף נראה שבמקביל לכך שהאדם מסיח את הדעת מהחטא ומהחרטה עליו, ונזהר 
מהחטא ומתרחק ממנו, על האדם להסיח את הדעת לעבודת ה' ולהתמסר לעבודת ה' 

בחיות, בקיום מצוות וביחוד בלימוד תורה בשמחה.

האיסור וחומרתו
להיות עסוק בקשר עם ה'  •

לו  שגורם  זה  הוא  ה'  עם  והקשר  ה',  עם  מהקשר  מתחיה  האדם  מתוקן  במצב 
וטובים,  חיוביים  ואת הכחות שלו באפיקים  ולהוציא את הכישרונות  רצוי  להרגיש 
וכפי שכתוב: "ואתם הדבקים בה' אלוקיכם חיים כולכם היום". לאורך הספר 'תשובה 
בשמחה' )ועיקרי הדברים פורסמו בגליון הקודם( דובר על המצב הבלתי מתוקן, שבו האדם 

מרגיש שה' לא מחיה אותו, ועל כן הוא מנסה להתחיות מעצמו.

ההתעסקות  ידי  על  מעצמו  להתחיות  האדם  של  הניסיון  אחת  הוסבר שמבחינה 
עם עצמו גורם את הניתוק מה', שכן הוא מרגיש שהחוויות שהוא מוליד מתוכו הן 
ליצור קשר  היכולת  עם החברה,  )ואפילו  יותר  וחלש  חיוור  ה'  עם  והקשר  וממשיות  חזקות 
נוכחות  זה קצת הפוך: כאשר אין תחושה של  נחלשת(. אך הוסבר שמבחינה אחרת 

של ה' זה עלול לגרום לאדם להתעסק עם עצמו, שכן אם הנוכחות של ה' לא נוגעת 
לחוויות של האדם, לאדם 'אין ברירה' אלא לרגש את עצמו ולהחיות את עצמו. וכפי 
שהוסבר, האדם זקוק להרגיש חיות וזקוק להרגיש שייך ורצוי, ואם הוא לא מקבל 

את התחושות האלו מהקשר עם ה', הוא פונה לחפש אותן במקומות אחרים. 

בין כך ובין כך – בין אם ההתעסקות של האדם עם עצמו גורמת לניתוק שלו מה', 
ובין אם הניתוק שלו מה' גורם לו להתעסק עם עצמו – עכשיו, לאחר החטא, הבעיה 
שזו  לכך  מודע  לא  אפילו  והוא  ה',  עם  לא מסוגל להתחיות מהקשר  היא שהאדם 
הבעיה. הוא חושב שהבעיה היא שהיצר חזק, ושעליו להתייחס יותר בחומרה לחטא 
על מנת שהוא יצליח להתגבר על היצר. אבל באמת עיקר הבעיה היא שהנוכחות של 
ה' איננה מורגשת מספיק, ועל האדם להפנות את האנרגיה של היחס לחטא בחומרה, 

למרירות ולגעגוע לנוכחות של ה'.

18  |  מעמקים - ארוא שתרפ



לכן גם אם הוא מרגיש מתוסכל מאוד מהמצב שלו והוא רוצה להפסיק לחטוא, 
המצב הבלתי מתוקן שהוא נמצא בו גורם לכך שהוא לא יודע שהבעיה היא שהוא 
ה', וממילא הוא לא מחפש שם את הפתרון. הוא כל כך  אינו מתחיה מהקשר עם 
עסוק  עדיין  הוא  בתשובה  ולחזור  להתפלל  הוא מחפש  כאשר  בעצמו, שגם  שקוע 
בעצמו במקום בקשר עם ה', כפי שהוסבר, כי חלק מהבעיה בה הוא נמצא היא שהוא 

חושב שעליו להחיות את עצמו.

לכך  מודע  לא  שהוא  אלא  החטא,  אינה  הבעיה  האדם  של  הנתון  במצב  כלומר 
שהקשר עם ה' לא מחיה אותו, ועל כן אם הוא יהיה עסוק רק בניסיון להפסיק לחטוא 
זה עלול לא לעזור ולעתים אף להזיק. עליו לשים את עיקר המאמצים שלו לשוב 
ולחשוף את היותו קשור לה' ומתחיה ממנו, ולא במאמץ להצטער על החטא, כאשר 

היחס לחטא צריך להיות עזיבתו והסחת הדעת ממנו.

כפי שנכתב למעלהי, עיקר העבודה בגיל הנעורים )והיא נכונה כמובן גם לשאר שלבי החיים( 
היא להסיח את הדעת מן היצר על מנת להפוך אותו לכח בחירי. כאשר האדם מסיח 
את הדעת מן היצר הוא מגלה ורוכש את האפשרות להתייחס ליצר כאל כח שאפשר 
להתייחס אליו ואפשר שלא, ולא ככח שמכריח את האדם להתעסק איתו. צורת היחס 
הזו אל היצר נכונה גם כאשר האדם בא לחזור בתשובה: על האדם להסיח את הדעת 
ולא להיות שקוע במה שהוא עשה, גם לא בשביל לחזור בתשובהיא, ולהשקיע את כל 
המאמצים בעבודת ה' בחיות שתחשוף את הנוכחות של ה' בעולם ובחיים של האדם.

האיסור כסיוע אלוקי להתגבר על היצר   •
בשבוע שעבר הובא משל מאדם שעסוק כל הזמן בתלונות במקום ליהנות מהחבורה 
ומה'ביחד', והתיקון לכך הוא לא שהוא יבקש סליחה מהחברים )שכן אז הוא רק יכביד עליהם 

יותר(, אלא שפשוט יפסיק להתלונן ויצטרף ל'ביחד' ולהנאה המשותפת.

 'תשובה בשמחה' עמודים 15-18. י.
  ראה באגרות קודש של הרבי מליובאויטש )כרך ד, אגרת א'פג(: יא.

שיסיח דעתו מענין זה לעת עתה, היינו לא רק מהענין בעצמו אלא גם מהתבוננות בגודל החטא ובנחיצות התיקון. ויסיח דעתו 
מכל זה לגמרי, ויתקע דעתו בחוזק בלימוד ובתפלה. מובן שכל הנ"ל צריך להיות בשמחה.

ובמקום אחר )אגרות קדש כרך טו, אגרת ה'תרדע(:

להילחם  גם שלא  הוא  והיסח הדעת  הענין,  בהיסח הדעת מכל  לראש ההשתדלות  לכל  הוא  התיקון  ידוע שהתחלת  כבר 
במחשבות אלו ולא להיכנס גם בשקלא וטריא עם היצר הרע המסית ומפתה אותו לחשוב בענין זה, וצריך להשקיע מחשבתו 
בענין הפכי, זאת אומרת בענין של תורה עליה נאמר 'תורה אור'... ומובן שצריך להיות זהיר בטבילת עזרא, ולכל לראש חרטה 
גמורה על העבר ושמירת עיניו מלראות או מלקרות דברים המעוררים ומגרים ולהיות חזק בבטחונו אשר הקדוש ברוך הוא 
הבטיח שלא ידח ממנו נדח, ואם חס ושלום אפילו נכשלים, מושללת העצבות על זה, וכמבואר בספר התניא באריכות. ובטח 
יש לו שיעור לימוד בספר זה, ובאם לא נקבע עד עתה הנה יקבע עתה קביעות לימוד בספר זה, וימצא שם במפתח הענינים 

שבסוף ספר התניא אותם הפרקים שם מדבר איך שאסור להיות בעצבות.

בת השובבי"ם )ג(ושת  |  19



ולהיות  להתלונן  להפסיק  פשוט  המתלונן  על  שעבר(  בשבוע  )שהובא  שבמשל  כשם 
מרוכז בעצמו, ולהצטרף להנאה של כולם, כך על האדם שהתעסק עם עצמו להסיח 

מכך את הדעת לגמרי, ולהתמקד בעבודת ה' בחיות.

הצעד הראשון של עבודת ה' בחיות הוא עצם הידיעה שהמעשה הזה הוא אסור 
כיוון שה' מצווה על כך. כשם שבמשל החברים אומרים למתלונן – "תפסיק להיות 
רוצים שתיהנה ותשמח מההצטרפות לכולם,  ובתלונות שלך, אנחנו  מרוכז בעצמך 
ולא תחשוב שהדרך היחידה ליהנות היא רק מילוי הרצונות שלך" – כך הצעד הראשון 
של עבודת ה' הוא הסחת הדעת מן היצר. עצם האיסור פותח לאדם את האפשרות 

לשים לב שהוא מרוכז בעצמו וממילא לשים לב שהוא יכול להפסיק זאת.

לא  הוא  האדם  שטבע  לומר  בא  לא  האיסור  הראשונית,  החשיבה  לצורת  בניגוד 
לחטואיב. אם אדם יחשוב שהציווי בא ללמד אותנו שהטבע הפשוט שלנו הוא לא 
לחטוא, כאשר הוא יחטא הוא לא יבין איך זה קרה לו, וזה יגרום לו להשלים, ברמה 
כזו או אחרת, עם כך שהטבע שלו אינו טוב כמו שהוא חשב בתחילה, והציווי לא 

לחטוא ייראה לו כבלתי ריאלי.

המשמעות של האיסור היא כמעט הפוכה: האדם מצד עצמו לא יכול להתגבר על 
יצרו, ועל כן הוא זקוק לסיוע מלמעלה, כמו שאמרים חכמינו: "יצרו של אדם מתגבר 
עליו בכל יום... ואלמלא הקדוש ברוך הוא עוזרו אין יכול לו"יג. הסיוע בא לידי ביטוי 
ראשית כל בעצם האיסור,יד שעל ידו ה' אומר לאדם שהוא לא מחוייב להתעסק עם 
עצמו, והוא יכול וצריך להסיח את הדעת. על האדם להתייחס לציווי כאל פניה של ה' 
אליו, ולשמוח בכך שה' פונה אליו ומקרב אותו על ידי כך שהוא מורה לא להתעסק 

עם עצמו, ולא להתייחס לציווי כאילו ה' בא אליו בטרוניה למה יש לו יצר הרע.

גם חומרת האיסור היא סיוע אלוקי  •
העזרה של ה' לאדם איננה רק בעצם האיסור, אלא גם בחומרת האיסור, שכן העוון 

של פגם הברית הוא העוון הכי חמור בתורה, וכמו שכתוב בשולחן ערוךטו:

 וכך כתוב בספר התניא פרק כז: יב.

"...וכשמסיח דעתו מקיים לאו זה )'לא תתורו'(, ואמר רז"ל: 'ישב ולא עבר עבירה נותנים לו שכר כאילו עשה מצווה'. ועל כן 
צריך לשמוח בקיום הלאו כמו בקיום מצוות עשה ממש, ואדרבה העצבות היא מגסות הרוח שאינו מכיר מקומו ועל כן ירע 

לבבו על שאינו במדרגת צדיק, שלצדיקים בוודאי אין נופלים הרהורי שטות כאלו".

כלומר המחשבה שלא אמורים ליפול לאדם הרהורי עבירה גורמת לעצבות, וההבנה שהציווי הוא עזרה מה' לא לחטוא 
גורמת לו לשמחה.

 קידושין ל, ב. יג.
 ראה גם בספר החדש 'מקדש עמו ישראל' עמ' 7 הערה 2. יד.

 אבן העזר כג, א. טו.

20  |  מעמקים - ארוא שתרפ



אסור להוציא שכבת זרע לבטלה, ועוון זה חמור מכל עבירות שבתורה.

ובזוהר בפרשת ויחיטז:

תא חזי: דהא כתיב "אוי לרשע רע"יז, כיון דכתיב "אוי לרשע", אמאי "רע"? אלא 
כמה דאמינא, דעבד גרמיה רע. וכתיב "לא יגורך רע"יח, וכלהו סלקין והאי לא 
סליק, ואי תימא שאר חייבין דקטלו בני נשא, תא חזי כלהו סלקין והוא לא 
סליק. מאי טעמא? אינון קטילו בני נשא אחרא, והאי קטיל בנוי ממש, אושיד 
דמין סגיאין. תא חזי: בשאר חייבי עלמא לא כתיב "וירע בעיני ה'", וכאן כתיב 
"וירע בעיני ה' אשר עשה"יט. מאי טעמא? משום דכתיב "ושחת ארצה"כ. תנן: 
אמר רבי יהודה, לית לך חובא בעלמא דלא אית ליה תשובה בר מהאיכא, ולית 

לך חייביא דלא חמאן אפי שכינתא בר מהאי, דכתיב "לא יגורך רע" כלל.

]בא וראה: כתוב "אוי לרשע רע". כיוון שכתוב "אוי לרשע" למה צריך לכתוב גם 
וכולם  רע",  יגורך  "לא  וכתוב  רע.  עצמו  את  כמו שאמרנו, שהוא עשה  אלא  "רע"? 
עולים )לעולם הבא( והוא לא עולה. ואם תאמר רשעים אחרים שהרגו אנשים )אולי גם הם 
לא עולים(? בא וראה: )בכל זאת( כולם עולים והוא לא עולה. מה הטעם? הם הרגו אנשים 

אחרים, והוא הרג את בניו ממש, שפך דמים רבים. בא וראה: בשאר הרשעים לא כתוב 
"וירע בעיני ה'" ועל העוון הזה כן כתוב "וירע בעיני ה' אשר עשה". מה הטעם? משום 
שכתוב "ושחת ארצה". תנן: אמר רבי יהודה, אין לך עוון בעולם שאין לו תשובה, חוץ 
מהעוון הזה שעליו אין תשובה. ואין רשעים שלא זוכים לראות פני השכינה חוץ ממנו, 

שכן כתוב "לא יגורך רע" כלל.[

ובספר התניאכב:

חמור וגדול עוונו בבחינת הגדלות וריבוי הטומאה והקליפות, שמוליד ומרבה 
במאוד מאוד בהוצאת זרע לבטלה, יותר מביאות אסורות.

ככל שהאיסור חמור יותר, וככל שלאדם ברור שה' מצווה אותו לא לעשות מעשים 
כאלו, כך קל לו יותר להתגבר על היצר. כלומר האיסור הוא לא רק ציווי והוראה, אלא 

 ריט, ב. טז.
 ישעיה ג, יא. יז.

 תהילים ה, ה. יח.
 בראשית לח, י. יט.
 בראשית לח, ט. כ.

 אומנם בספר התניא )אגרת התשובה פרק ד( כתוב בשם ה'ראשית חכמה' שאומנם תשובה תתאה לא מועילה לפגם  כא.
הברית, אבל תשובה עילאה כן מועילה, וכפי שהוסבר בפעמים הקודמות ויוסבר עוד בהמשך בעז"ה.

 סוף פרק ז. כב.

בת השובבי"ם )ג(ושת  |  21



הוא גם נתינת כח והבעת אמון. ה' רוצה שהאדם לא יעשה מעשים שאינם טובים, 
והציווי על זה עוזר לאדם לא לעשות מעשים כאלו.

להתרחק ממציאות שבה עלולה התאווה להתעורר  •
בנוסף לחומרת האיסור מצד עצמו, בעבירות שקשורות ליצר ולתאווה יש חומרה 
אדם  "צריך  ערוךכג:  בשולחן  שכתוב  וכפי  העבירות,  בשאר  כתובה  שלא  נוספת, 
להתרחק מהנשים מאוד מאוד". הלשון הזו, שצריך להתרחק מעבירה מאוד מאוד, 

לא כתובה כמעט על שום איסור אחר בשולחן ערוךכד.

היא  הרצויה  שהתכלית  לחשוב  לא  האדם  את  מלמדת  הזו  הכפולה  ההרחקה 
להיחשף למקרים ולמקומות שבהם הוא יעמוד מול היצר הרע ואף על פי כן יצליח 
מהנשים  להתרחק  אדם  "צריך   – ערוך  השולחן  של  החריגה  הלשון  עליו.  להתגבר 
מאוד מאוד" – מלמדת שעל האדם להיות במקום בו אין תאווה, ועצם ההימצאות 

שלו במקום שבו יש תאווה היא עבירה.

וכפי שכתוב בגמראכה:

"ועוצם עיניו מראות ברע"כו: אמר רבי חייא בר אבא – זה שאין מסתכל בנשים 
בשעה שעומדות על הכביסה. היכי דמי? אי דאיכא דרכא אחריתא רשע הוא, 

אי דליכא דרכא אחריתא אנוס הוא.

כלומר, לגמרא ברור שאם אדם הולך בדרך שבה נשים מכבסות כביסה )ואין זה צנוע 
להסתכל עליהם(, אפילו אם הוא מתאמץ ומתגבר ואינו מסתכל על הנשים – הוא נקרא 

רשע.

לכן מסבירה הגמרא "לעולם דליכא דרכא אחריתא, ואפילו הכי מיבעי ליה למינס 
נפשיה". אם האדם הולך בדרך שבה הנשים מכבסות כביסה רק כאשר אין לו ברירה 
"הוא  עליו את המשך הפסוק  ניתן לקרוא  אכן  אז  ולא מסתכל,  הוא מתגבר  – אם 

מרומים ישכון".

 אבן העזר כא, א. כג.
 כתוב בשולחן ערוך )יורה דעה קנ, א( שצריך להתרחק מעבודה זרה, וכן כתוב בשולחן ערוך )חושן משפט ט, א( שדיין צריך  כד.
להיזהר מאוד מאוד מלקחת שוחד. אבל החומרה הכפולה שכתובה פה – גם להתרחק וגם 'מאוד מאוד' – יתכן שלא 

כתובה על שום איסור אחר בשולחן ערוך.
 בבא בתרא נז, ב. כה.

 ישעיה לג, טו. כו.

22  |  מעמקים - ארוא שתרפ



גם להרגיש את התאווה זה עבירה, וגם ההרגשה של האדם שהוא הצליח להתגבר 
ועל האדם להתרחק מאוד מאוד מהתאווה  גם היא חלק מהעבירה,   – על התאווה 

וממקומות שבהם היא יכולה להתעורר.

צריך  שהוא  בכך  הזמן  כל  שלו  המחשבה  את  להעסיק  האדם  שעל  הכוונה  אין 
אבל  מהתאווה,  מתרחק  אולי  הוא  חיצונית  מבחינה  כך  שכן  מהתאווה,  להתרחק 
מבחינה פנימית הוא אינו מתרחק אלא מתקרב יותר. הכוונה שעל האדם להתאמץ 
להביא את עצמו להיות במקומות כאלו שבהם הוא לא יחשוב על התאווה ולא יתעסק 

איתה כלל.

אף על פי שכפי שנכתב על האדם להתייחס לאיסור כאל פניה של ה' אליו ועליו 
לשמוח בפניה הזו, אין הכוונה שצורת ההתייחסות הזו תקהה את חומרת האיסור. 
להיפך, ככל שלאדם יהיה ברור כמה האיסור חמור וכמה ה' באמת לא רוצה שהוא 
יעשה מעשים כאלו, ולכן הוא אוסר עליו ומצווה אותו לא לעשות אותם, ולהתרחק 

מהם מאוד מאוד – רק כך הוא יוכל להתייחס לאיסור כאל פניה של ה' אליו.

כאשר יש קשר בין שניים, יש לשני הצדדים ציפיות זה מזה, וככל שהקשר עמוק 
יותר כך הציפיות גבוהות יותר. למשל, כאשר יש לאדם חבר טוב, הוא מצפה שהוא 
ישתף אותו ולא יתעלם ממנו, יותר ממה שהוא מצפה מאנשים אחרים. אם לאדם אין 
ציפיות מהשני, כנראה שהקשר שלו עם השני הוא קשר חלש, או שאין לו קשר איתו 
כלל. כך זה גם בקשר עם ה': ה' רוצה מאוד את הקשר איתנו, והוא מראה את זה 
על ידי המצוות והאיסורים שבתורה. בפגם הברית האדם נתון בתאווה ושקוע בה כל 
כולו, והקשר עם ה' נעשה יותר ויותר חיוור, ולכן זהו העוון הכי חמור בתורה. אם אדם 
יחשוב שהעוון אינו חמור כל כך, פירושו של דבר שהוא חושב שה' לא רוצה מאוד את 
הקשר איתנו. אבל ה' רוצה שנחשוב שהוא מאוד רוצה את הקשר איתנו, ולכן הוא 

כתב בתורה שהעוון הזה הוא הכי חמור, והוא רוצה שכך נתייחס אליו.

שמחה על הנוכחות של ה'  •
גם המרירות והגעגוע לה' הם חלק מעבודת ה' בחיות. לעומת שקיעה בחרטה על 
וחוסר  ייאוש  לאדם  וגורמת  ולעצבות  לצער  האדם  את  שמביאה  שנעשה  המעשה 
וחיות, המרירות על המרחק מה' והגעגוע לקרבת ה' הם חלק מהחיות של עבודת ה'. 

כפי שכתוב בספר התניאכז:

 פרק לא. כז.

בת השובבי"ם )ג(ושת  |  23



אך באמת אין לב נשבר ומרירות הנפש על ריחוקה מאור פני ה' והתלבשותה 
בסטרא אחרא נקראים בשם עצבות כלל בלשון הקודש. כי עצבות היא שלבו 
מטומטם כאבן ואין חיות בלבו, אבל מרירות ולב נשבר אדרבה – הרי יש חיות 

בלבו להתפעל ולהתמרמר.

על מנת שהאדם לא יהיה עסוק בעצמו אלא בקשר עם ה', עליו להפסיק להתעסק 
עם החטא שלו – לא להיות שקוע בצער על מה שהוא עשה, ואף לא להיות שקוע 
בשמחה על כך שה' סלח לו. הצער והשמחה של האדם צריכים ללוות את השאלה 
 – ה' בחיות  נתון בעבודת  צריך להיות  ה'. כלומר האדם  בנוכחות של  אם הוא חש 
בתורה, בתפילה ובמעשים טובים – וכאשר הוא חש שה' מאיר לו את פניו, והוא זוכה 
לחוש בנוכחות של ה' בתורה ובתפילה, עליו לשמוח מאוד בכך שה' שוכן איתו בתוך 
תורתו, עבודתו ומעשיו הטובים. ולהיפך, כאשר אין הוא חש בהארת פנים והוא אינו 
מצליח להתעורר לעבודת ה' מכל הלב, עליו לשים לב שהמעשים הלא טובים שלו 
גרמו לו להתעסק בעצמו ולא לשים לב לנוכחות של ה', ולהתפלל אל ה' שיעזור לו 

להתחיות מהקשר איתו, ויעזור לו להתפלל וללמוד תורה בחיות. 

עצם העובדה שהוא מתפלל על הקשר עם ה' ולא על הצורך להתנקות מהעבר, גם 
היא צריכה למלא אותו שמחה. שמחה על כך שהוא מצליח לרצות לא להיות עסוק 
בעצמו, בשאלה אם הוא בסדר, ובמקום להסתבך ברגשות אשם הוא עסוק בפניה 
אל ה', כמו שכתוב: "ברוב שרעפי בקרבי תנחומיך ישעשעו נפשי"כח. כאשר השמחה 
והצער של האדם לא נסובים מסביב לחטא אלא שניהם מרכיבים את מערכת היחסים 
עסוק  יהיה  לא  האדם   – איתו  ולה'  עצמו(  עם  שלו  היחסים  במערכת  )ולא  ה'  עם  לו  שיש 

בשאלה אם הוא התנקה מהחטא או לא.

********

 תהילים צד, יט. כח.

24  |  מעמקים - ארוא שתרפ

500

 

odyosefchai.co.il 
058-4997466



ודים הפשוטיםההתהלים של הי  |  25

500

 

odyosefchai.co.il 
058-4997466

מחיר 
מיוחד!



התהלים של היהודים הפשוטים
בסיפור שלפנינו, אנו חותמים את סדרת הסיפורים על הבעל-שם-טוב הקדוש. ממנו אנו 
לומדים חכמה ועצה, כיצד נכון וראוי להתייחס לזולת ולייעץ לו. סיפורנו עסוק גם הוא 
בהתבוננות של הבעל-שם-טוב על פנימיותם של היהודים. והפעם, על מעלת עבודת 
הריי"ץ כהקדמה  אדמו"ר  הביא  הזה  הסיפור  את  היהודים הפשוטים.  של  התמימה  ה' 
אמיתית  תהלים  אמירת  מהי  חוש  לקבל  על-מנת  קה"ת,  שבהוצאת  התהלים  לספר 
מעומק הלב. כאן נביא את הגירסא שמובאת ב'סיפורי חסידים' של הרב זוי', כהרגלנו. 

אך מומלץ לראות את הגירסא החריפה יותר שמובאת שם.

האלוקים  יראי  הפשוטים  האנשים  את  כידוע,  מקרב,  היה  הקדוש  הבעש"ט 
ומחבבם ביותר. ועל-כן התרבו מעריצי הבעש"ט בתוך ההמון בזמן קצר. אמנם 
זו. ואף  גדולי תלמידי חבעש"ט הצדיקים והגאונים, לא נחה דעתם מהנהגה 
כי פעמים רבות שלחם מורם חבעש"ט ללמוד מאנשים פשוטים כמה ענינים 
וכדומה,  ישראל  אהבת  פשוטה,  אמונה  בטחון,  התמימות,  מידת  כגון  שונים, 

בכל זאת לא יכלו לקבל הנהגה זו.

ואירע באחת משבתות הקיץ מאורע שהרעיש את כל החבריא קדישא תלמידי 
הבעש"ט. לאותה שבת באו הרבה אורחים, וביניהם אנשים פשוטים: מוכסנים, 
עובדי אדמה, בעלי מלאכה, נוטעי כרמים וגנות, מגדלי בהמות ועופות, רוכלי 
התקרבות  חבעש"ט  הראה  שבת  אותה  של  הלילה  בסעודת  ודומיהם.  שוק, 
גדולת להאורחים הפשוטים, להאחד נתן בכוסו מעט מן היין הנשאר מקידוש, 

בצדיקיםמעמיק++ים 
ספורי צדיקים וגדולי ישראל

❇

26  |  מעמקים - ארוא שתרפ



להשני נתן הכוס המיוחדת שלו שהוא מקדש בה, לאלה נתן פרוסות לחם מן 
הלחם שבירך עליו ברכת המוציא, ולאחרים נתן דגים ובשר מן הקערה שלו, 

ועוד קירובים שונים שהפליאו את החבריא קדישא.

והמנהג היה אצל חבעש"ט, שהאורחים הבאים לשבת היו סועדים על שולחנו 
רק שתי סעודות משלוש הסעודות דשבת, וסעודה אחת, השניה, היתה מיוחדת 
רק בשביל התלמידים, החבריא קדישא, ואז לא הורשו האורחים לבוא, ואף לא 
לעמוד מרחוק ולראות. ולכן התקבצו האורחים הפשוטים של אותה שבת, אחרי 
אכלם סעודת שבת בביתם לבית הכנסת של חבעש"ט בזמן הסעודה השניה. 
ולהיותם אנשים פשוטים ביותר, שלא ידעו אלא אמירת חומש ותהלים מבלי 

להבין פירושם, התחילו כל אחד ואחד לומר תהלים.

כשישב הבעש"ט לסעודה השניה, סידר את התלמידים איש איש על מקומו 
תורה,  דברי  לומר  הבעש"ט  התחיל  ואחר-כך  תמיד.  אצלו  כרגיל  נכון,  בסדר 
מורם  של  שרוחו  וכראותם  אלוקי.  בנועם  ומתענגים  יושבים  והתלמידים 
הבעש"ט טובח עליו גדלה שמחתם בחדוה וטוב לבב על כל חטוב והחסד אשר 
עשה ד' עמהם, שזכו להיות מתלמידי קדוש ד' חבעש"ט. ואחדים מהחבריא 
חיו מהרהרים אז בלבם מדוע הבעש"ט מקרב את האנשים הפשוטים בקירובים 

נעלים ונשגבים, והם הלא אינם מבינים כלל מה שהבעש"ט אומר?

והתדבק  רציניים,  נעשו  הבעש"ט  פני  והנה  אלה,  בהרהוריהם  טרודים  עודם 
בדביקות רבה, ואמר:

- במקום שבעלי תשובה עומדים, אין צדיקים גמורים יכולים לעמוד. ישנם שני 
דרכים בעבודת ה' יתברך: עבודת הצדיקים ועבודת בעלי התשובה, ועבודתם 
של האנשים הפשוטים היא במדרגה של בעלי תשובה, להיותם בהכנעה ושפלות 

בעצמם, בחינת חרטה על העבר וקבלה טובה להבא.

כשגמר הבעש"ט את דבריו, התחילו לזמר שירים וניגונים שונים, והתלמידים 
שהרהרו אחר הבעש"ט בדבר התקרבותו להאנשים הפשוטים, הבינו שהבעש"ט 
עיניו  את  הבעש"ט  פתח  לזמר,  גמרו  כאשר  והרהורם.  במחשבתם  הרגיש 
ימינו על  יד  ישים  וציוה שכל אחד  הקדושות, והסתכל הרבה בפני החבריא, 
עברי  משני  היושבים  התלמידים  שכל  באופן  אצלו,  היושב  חברו  של  כתפו 
השולחן יהיו משולבים יחד. אחרי כן ציוה לזמר אילו ניגונים כשהם יושבים 
משולבים, וככלותם לזמר ציוה עליהם שיעצמו עיניהם, ולא יפתחו אותן עד 
אשר יאמר להם. והבעש"ט שישב בראש השולחן, שם את שתי ידיו הקדושות, 

ודים הפשוטיםההתהלים של הי  |  27



יד ימינו על כתף התלמיד שישב מימינו, ויד שמאלו על כתף תלמידו שישב 
משמאלו.

לפתע פתאום שמעו כל התלמידים קולות של זמרה נעימה ועריבה, בלולים 
עם קולות תחנונים המרעידים את הנפש. הנה קול המזמר ואומר: 'אוי רבונו 
של עולם, אמרות ה' אמרות טהורות כסף צרוף...', וקול אחר מזמר ואומר: 'אוי 
רבש"ע, בחנני ה' ונסני, צרפה כליותי וליבי'; זה ישיר: 'אבא יקר, חנני אלקים 
חנני, כי בך חסיה נפשי, ובצל כנפיך אחסה עד יעבור הוות', וקול אחד בוקע 
משנאיו  וינוסו  אויביו  יפוצו  אלקים  יקום  שבשמים:  אבינו  'גוואלד,  ועולה: 
לה...'.  קן  ודרור  בית  ציפור מצאה  גם  'הוי אבא,  מר:  בקול  צועק  זה  מפניו'; 
והלה מתחנן ואומר בקול תחנונים: 'אב יקר, אב רחמן: שובה אלקי ישענו, והפר 

כעסך עמנו...'.

התהילים  אמירת  של  והזמרה  השיק  קולות  את  בשמעם  קדישא  החבריא 
בהשתפכות נפש נפלאה חלו ורעדו, ואם כי עיניהם היו עצומות, נזלו דמעות 
מעיניהם מעצמן, ולבם היה שבור ורצוץ מקולות תחנוני בעלי התהלים, וכל 
אחד מהחבריא התפלל בלבו, שהשי"ת יעזרהו שיזכה לעבוד את ה' בעבודה 

כזו.

מימינו  ישבו  אשר  התלמידים  שני  כתפי  מעל  ידיו  את  הבעש"ט  הסיר  אז 
ומשמאלו, ואטם אזניהם מלשמוע עוד בקולות השירה והזמרה של התהלים. 

וציוה להם לפתוח את עיניהם ולזמר אי-אלו ניגונים שאמר להם.

החבריא  של  מסיבה  באותה  גם-כן  אז  שהיה  ז"ל,  ממזריטש  הגדול  והמגיד 
קדישא, סיפר פעם לתלמידו אדמו"ר הזקן בעל ח"תניא", שבאותה שעה היו לו 
כלות-הנפש וגעגועים עזים בבחינת אהבה בתענוגים, אשר לכמותם עדיין לא 
זכה עד אז בשום פעם. והסנדלים שעל רגליו היו רטובים מזיעה ודמעות של 

תשובה פנימית מעומקא דלבא.

כשפסקו לזמר נשתתקה כל החבריא, והבעש"ט היה משך זמן בדביקות גדולה, 
ואחרי-כן פחח את עיניו ואמר:

- השיר והזמרה ששמעתם הוא השיר וחזמרה של אנשים פשוטים האומרים 
תהלים בתמימות, מקרב ולב עמוק, באמונה פשוטה. ואתם תלמידי, הביטו נא 
וראו: ומה אנחנו, שאין אנו אלא רק 'שפת אמת', כי הגוף אינו אמת, ורק הנשמה 
היא אמת, ונם היא אינה אלא חלק מן העצם, ולכן נקראת 'שפת אמת', בכל-
זאת גם אנחנו מכירים את האמת, מרגישים את האמת, ומתרגשים בהתפעלות 

28  |  מעמקים - ארוא שתרפ



עצומה, קל-וחומר השי"ת, שהוא אמת לאמתו, שמכיר את האמת של אמירת 
תהלים של אנשים פשוטים.

גדול  בצער  היה  זה  אחרי  רב  זמן  אשר  הזקן,  לאדמו"ר  הגדול  המגיד  וספר 
ועשה כמה  רבו, בדבר התקרבותו להאנשים הפשוטים.  אז אחרי  על שהרהר 
תיקונים לתקן דבר זה, ולא יכול להרגיע את עצמו. עד אשר באחד הלילות 
היכל אחד  הגן-עדן  הוא ראה בהיכלות  רוחו.  נפלא, שהרגיע את  ראה מחזה 
אשר תינוקות של בית רבן יושבים בו ולומדים חומש, ומשה רבנו יושב בראש 
'לך', ואחד התינוקות אמר בקול רם הכתוב  השולחן. התינוקות למדו פרשת 
רבנו מסביר להם שכל  ומשה  ויאמר בלבו...'.  ויצחק,  פניו  'ויפול אברהם על 
הפירושים שנאמרו ע"ז הם אמת, ובכל-זאת אין מקרא יוצא מידי פשוטו. ואם 
תדעו  השם?  במאמר  מסופק  יהיה  אבינו  שאברהם  הדבר  אפשר  איך  תאמר, 
אשר זהו מצד הגוף, וגם גוף קדוש בשר הוא. ואז, כששמע הרב המגיד שמצד 
הגוף, יכולים להיות כמה מחשבות והרהורים הבאים בדרך ממילא ומאליהם, 

שקטה רוחו על הרהורו אחרי הבעש"ט באותה מסיבה קדושה.

)סיפורי חסידים, סיפור 531(

הבעל-שם-טוב   – ברור  הסיפור  של  עיקרו  זאת  ועם  פרטים,  ורווי  ארוך  סיפורנו 
את  ורואה  הפשוטים,  האנשים  של  והכנה  התמימה  הפשוטה,  עבודתם  את  מעריך 
ידועה  הייתה  הבעל-שם-טוב  של  זו  דרכו  הסיפור,  שפותח  כפי  האמיתי.  ערכה 
ומפורסמת. יחס זה מצטרף אף הוא לעיקרון העולה מהסיפורים הקודמיםכט - הבעל-

שם-טוב רואה את פנימיותו של היהודי, אף כאשר הוא עצמו לא מודע אליה.

ניתן לדמות את יחס הבעל-שם-טוב אל אותם יהודים ליחסם של הורים לילדיהם. 
כאשר ילד עושה מעשה טוב בתמימות, מוותר לאח שלו, מנגן ניגון שהוא שמע, או 
אומר דבר יפה – ההורים מתפעלים מאוד ומתמלאים ברגש עז. הילד מצידו עשה 
את הדבר בתמימות מוחלטת, בלי לשים לב ש'משהו פה מיוחד'. ודווקא תמימות זו 

נוגעת להורים כל-כך.

דווקא בגלל שנעשה  זה,  כיצד במעשה  רואים  ממה מתפעלים ההורים? ההורים 
בפשטות מוחלטת, בא לידי ביטוי הטוב הפשוט והיידישקייט הטהורה שהילד שלהם 
סופג. כל החינוך והטהרה שהם רוצים להחדיר בתוכו פעלו את פעולתם, ומעשה זה 

של הילד מעיד שהוא שייך לכך, שזה חלק ממנו.

 התפרסמו בגילינות 69-71. כט.

ודים הפשוטיםההתהלים של הי  |  29



כאשר ההורים מתפעלים ממעשה כזה, הם מראים לילד שגם להם זה נוגע, שזה 
חשוב בעיניהם ואכפת להם. כך מתעורר אצל הילד חשק ורצון גדול יותר להיות שייך 
לדברים אלו, והטוב והטהרה נספגת בתוכו יותר. ולעומת זאת, אם ההורים יחשבו 
ש'זה רק ילד', ולא ייחסו לכך חשיבות, ואולי אפילו יזלזלו בטוב שלו – הוא ירגיש 

שגם בעיניהם זה לא חשוב, והחשק שלו להיות שייך לכך ידעך.

להיות  ופשוט  תמים  כנה,  רצון  הפשוטים  היהודים  אצל  רואה  הבעל-שם-טוב 
שייכים לקדושה. הוא רואה באמירת התהלים שלהם, גם אם היא נראית כמו אמירה 
של ילד קטן, את כל הטוב והטהרה שיש להם בתוך הלב. מראה כזה מעורר אצלו 
רגשות עזים, ונוגע לו מאוד. הוא מרגיש שגם לו הטהרה הזאת חשובה, שגם הוא 
שייך לכך, והוא מתמלא שמחה שכך מתנהגים היהודים 'שלו'. היהודים הפשוטים 
לעבודה  מייחס  שהוא  החשיבות  ואת  הבעל-שם-טוב,  של  הקירוב  את  שמרגישים 
"ועל-כן התרבו  ועוד טוב,  שלהם – מתמלאים ברצון וחשק רב להוסיף עוד טהרה 

מעריצי הבעש"ט בתוך ההמון בזמן קצר".

צדיק אמיתי רואה את הפנימיות של היהודי, ומעריך אותו הרבה יותר ממה שאותו 
יהודי מסוגל להעריך את אותו צדיק. כיצד? הבעל-שם-טוב חש את הגעגועים העזים 
כמה  עד  רואים  אנו  זאת לתלמידיו  וכשהוא מראה  היהודים הפשוטים,  בתוך  שיש 
גדלה ושגבה מעלת אמירת התהלים של אותם יהודים. אותם יהודים ודאי מעריכים 
ומעריצים את הבעל-שם-טוב עד מאוד, אך מחמת שהם עובדים את ה' בתמימות, 
בלי שימת לב למדרגות גבוהות נשגבות, הם אינם יכולים לשער מדרגות רמות כמו 

'אהבה בתענוגים', מדרגות שהבעל-שם-טוב רואה בתוכם.

ניתן להמחיש זאת גם מתוך התבוננות על דברי האר"י הקדוש. מה חושב יהודי 
על האר"י הקדוש? שהוא מקובל, צדיק, קדוש ונשגב. ומה חושב עליו האר"י? שבכל 
לא  אפילו  ערכנו,  לקטנות  אנו,  עליונים...  זיווגים  מזווג  הוא  מקיים  שהוא  מצווה 
מספיק מבינים מה זה אומר, ובטח שלא יכולים לומר זאת מעצמו על האר"י הקדוש.

אבל הבעל-שם-טוב מוסיף, שאמנם הוא ותלמידיו )אחרי ההמחשה העזה( רואים את 
מעלתה העצומה של עבודת היהודים הפשוטים, וכפי שהתבאר אף הרבה יותר ממה 
זו היא כאין וכאפס  שרואים זאת היהודים הפשוטים עצמם, עם כל זה, הסתכלות 
במעלת  לראות  הצדיקים  של  היכולת  עבודתם.  את  רואה  יתברך  שה'  איך  לעומת 
בה'  תלותה  את  מרגישה  נשמתם, שבהיותה  מכח  היא  הפשוטים,  היהודים  עבודת 
יתברך, יכולה לבטא אותו )'שפת אמת'( פה במציאות. אבל ה' יתברך )שהוא האמת בעצמו(, 

רואה את האמת הגדולה שבעבודתם לאין ערוך מראייתו של הצדיק הגדול ביותר.

30  |  מעמקים - ארוא שתרפ



לחביבות הדברים, נשים לב כיצד הבעל-שם-טוב מלמד אמת כזאת לתלמידיו:

כאשר הבעל-שם-טוב רוצה ללמד את תלמידיו לראות את פנימיותם של היהודים 
מאחר  חבירו.  כתף  על  ימינו  יד  את  אחד  כל  להניח  עליהם  מצווה  הוא  הפשוטים, 
והבעש"ט רוצה לגרום להם לראות יהודים אחרים בעין טובה, בהסתכלות של חסד, 

הוא מצווה עליהם להניח את יד ימין אחד על השני.

אך הבעל-שם-טוב עצמו מניח על תלמידיו את שתי הידיים – ימין ושמאל. מדוע? 
רוצה  הוא  מוסר,  לתלמידיו  נותן  כרגע  שהבעל-שם-טוב  מלמדת  שמאל  יד  הנחת 
לומר להם שהם טועים ומסתכלים לא נכון. אבל נשים לב: הוא אמנם רוצה ללמד 
אותם מוסר, אבל במקום להגיד להם שהם לא בסדר, הוא רוצה להטעים להם את 
הטוב שיש ביהודים הפשוטים. בעצם, גם יש שמאל של הבעל-שם-טוב פועלת כיד 
ימין, ולכן כשכל אחד מניח את יד ימינו על חבירו – הבעל-שם-טוב יכול להניח גם 

את יד שמאל.

********

shiurimshapira@gmail.com לקבלת העלון פנה למייל

עלון מעמקים
ישירות למייל
ניתן לקבל את העלון ישירות למייל להדפסה

ודים הפשוטיםההתהלים של הי  |  31



גידול פאות - האם "הוי' הוי'" שלפני החטא ולאחריו הכוונה בזמן? • מתי טוב לחשוב 
שה' נהנה מהכל? • ובאיזה אורך לגדל פיאות?

שאלה: מה הענין של גידול פאות?

תשובה: האר"י הקדוש מסביר שהפאות של הראש נקראות שמות הוי' שבפסוק 
של י"ג מידות הרחמים. השיער של הזקן )תקוני דיקנא"( מתחלק ל13 חלקים כמבואר 
בזוהר, כנגד י"ג מידות הרחמים. לפניהם יש שתי פאות הראש, "הוי' הוי'". מצד שני, 
פאה זה בגימטריא של שם אלקים, כך שיש קשר בין פאה לשם אלקים.נסביר קצת 

את הענין הזה:

הוי' הוי' – לפני החטא ואחרי החטא  •
הגמרא במסכת ראש השנה )יז:( אומרת כך:

shiurimshapira@gmail.com לקבלת העלון פנה למייל

עלון מעמקים
ישירות למייל
ניתן לקבל את העלון ישירות למייל להדפסה

ממעמקיםשו"ת+ 
שאלות ותשובות עם הרב

❇

32  |  מעמקים - ארוא שתרפ



"ויעבור ה' על פניו ויקרא – א"ר יוחנן אלמלא מקרא כתוב אי אפשר לאומרו, 
מלמד שנתעטף הקב"ה כשליח צבור והראה לו למשה סדר תפלה, אמר לו כל 
זמן שישראל חוטאין יעשו לפני כסדר הזה ואני מוחל להם. ה' ה' אני הוא קודם 
שיחטא האדם ואני הוא לאחר שיחטא האדם ויעשה תשובה. אל רחום וחנון 
אמר רב יהודה ברית כרותה לי"ג מדות שאינן חוזרות ריקם שנאמר הנה אנכי 

כורת ברית".

הגמרא כאן אומרת שיש יג מידות. מה הם י"ג המדות? לא ברור איך לספור אותם, 
יש בזה כמה דיעות בראשונים. לפי האר"י שני שמות הוי' שיש בהתחלה הם לא חלק 
מהי"ג מדות, והמדות מתחילות מ"אל רחום..." )בגמרא זה נראה הרבה יותר פשט 
'חלק' ללמוד כך. כי הגמרא קודם כל מצטטת את הפסוק על שני שמות הוי' ואומרת 
עליהם "אני הוא קודם שיחטא האדם ואני הוא לאחר שיחטא האדם ויעשה תשובה", 
ולאחר מכן היא מצטטת רק מהמילים "אל רחום..." ועל זה אומרת "ברית כרותה לי"ג 

מדות...", ומשמע שה"הוי' הוי'" זה לא חלק מזהל(.

לפני שהאדם חטא זה כמו לפני שהוא נולד – לפני ש'בחטא יחמתני אמי' )תהלים 
נא, ז(, כשעוד הייתי כלול בה'. אחרי ככלות הכל – זה ההוי' השני – אדם מתכלל שוב 

בה'. כמו 'אני ראשון ואני אחרון ומבלעדי אין אלקים'.

אפשר להסתכל על הגמרא ולומר שזה ענין של זמן, שלפני ואחרי יש הוי', ובאמצע 
יש את כל מה שקורה בעולם הזה. אבל האר"י אומר: אל תלמד כך את הגמרא, אלא 
זה כמו מלמעלה למטה, כמו הבן אדם. יש מה שהכל זה ה' עוד לפני שאתה קיים, 
ויש מה שהכל זה ה' גם אחרי שאתה קיים )ומהבחינה הזאת "אם חטאת מה תפעל"(, באמת 
הכל זה ה'. אבל יש גם מה שאתה תופס שאתה כן קיים - וזה האמצע )ושם צריך את 

מדות הרחמים(.לא

לגדל שיער ולגדל פיאות  •
א"כ הפאות זה מה שה' נותן קיום למציאות, והיא לא מפריעה לו בכלל. מה הבעיה 
בפאות? שאם הולכים רק על פאות – אז יש יניקה לחיצונים. השערות של הראש זה 
המקום שהכל זה חלק מה' והקב"ה נהנה מהכל. אם נגדל את השיער ונהיה פרועי 
ראש - נגיד שלא משנה מה נעשה הכל זה ה' והקב"ה נהנה מהכל  – יהיה מכך הרבה 

 ]הערת המערכת: וכן מצאנו בטורי אבן על הגמרא שם, שכתב ראיה זו. והחיד"א בפתח עיניים שם שיבח ראיה זו[ ל.
 על כוונות האר"י ליג מדות הרחמים, היו שלושה שחיעורים חשובים לפני ראש השנה תשפ"ו. ובע"ה יראו אור  לא.

בקרוב.

ודים הפשוטיםההתהלים של הי  |  33



יניקה לחיצוניים. זה נכון שהקב"ה נהנה מכל דבר, אבל כדאי לחתוך את זה, שזה לא 
ישפיע עליך לרעה ויקח אותך למקומות לא טובים.

מצד שני אנחנו לא רוצים לחתוך את זה לגמרי, אנחנו כן רוצים שישאר מזה קצת - 
אלו שתי הפאות. לכן אסור להוריד אותן. ובלשון האר"י: שתהיה קצת יניקה לחיצונים 
'כדי קיום העולם'. אם לא תהיה בכלל יניקה לזה שטוב שיש עולם חיצוני – העולם 
לא יוכל להתקיים. אז יש לנו פאות כדי יניקה לקיום העולם. ואז אנחנו משאירים 

חלק מהשיער של הראש. גם לחיצונים יש מקום בקיום העולם.

ליהנות מעבודת ה'  •
אז אם אני עובד את ה', ומאד נהנה מזה שאני עובד את ה', ויש לי תחושה טובה 
יניקה לחיצונים. יש לאדם פאות, והוא מגלגל אותן בתפילה, הוא נהנה  נותן  – זה 
בעבודת ה' – זה קצת טוב, אבל צריך לעשות את זה בזהירות. את הרוב צריך לגלח 
וקצת צריך להשאיר. את רוב מה שאתה נותן דרור לעצמך – כדאי לגלח, ואת החלק 

שאתה מרגיש שבאמת מקרב אותך לה' – את זה משאירים. 

כשאדם מגדל פאות הוא מרגיש שעבודת ה' שלו באמת מאד מהנה ומשמחת. זה 
טוב מצד אחד, ומן הצד השני יש בזה קצת יניקה לחיצונים, רוצים לתת להם יניקה 
כדי להיטיב את המציאות עוד יותר ועוד יותר. רואים בחוש שכשאדם מגדל פאות 
הוא מרגיש שזה מין תענוג בעבודת ה', זה סמל של תענוג בעבודת ה'. כשיש לי תענוג 

בעבודת ה' זה יכול להיות טוב, ויכול להיות קצת עם חיצוניות.

עכשיו כל אחד יחליט מה אורך הפאות שהוא רוצה...

********

34  |  מעמקים - ארוא שתרפ

בשמחה ובפנימיות
, מקום ללמוד בו

"  נעריו אתו
הווארטידוע 

שני "ש, בחסידות
היינו שני " נעריו

לצעירים ... הנערות
יש המון התלהבות 

. והמון זריזות

כתוב שצריך לקחת 
לכל " שני נעריו"את 

גם כשאדם –החיים 
לכאורה , יהיה זקן

אסור לו , תשוש
לעזוב את שנות 

. הנערות שלו
הוא צריך גם אז 

לקחת אתו את 
השנים של הנערות 

ולהמשיך לעבוד את 
בזריזות 'ה

.ובהתלהבות

מתוך דברי 
הרב יצחק גינזבורג  

נשיא הישיבה 

ה"ב

יחודךישיבת דורשי 

לימוד תורה בשמחה 
מבוקר עד ערב

אם אתם מחפשים מקום ללמוד תורה וחסידות 
מתוך שמחה וחיבור 

חבורה שמחה 
עם הרבה דיבוק חברים

לימוד חסידות הנוגע 
לחיי היום יום

קשר טוב ובונה 
עם הצוות

את שניויקח"

:לפרטים והרשמה
-052אנטמןהרב יהושע  058: משרד| 7560461 - 7701560

לנערים המבקשים , ישיבה קטנה חסידית ביישוב יצהר
.מתוך חיבור פנימי ואמיתי'לגדול בתורה ובעבודת ה

היא המקום בשבילכםיחודךישיבת דורשי 



יוחד!מחיר מ  |  35

בשמחה ובפנימיות
, מקום ללמוד בו

"  נעריו אתו
הווארטידוע 

שני "ש, בחסידות
היינו שני " נעריו

לצעירים ... הנערות
יש המון התלהבות 

. והמון זריזות

כתוב שצריך לקחת 
לכל " שני נעריו"את 

גם כשאדם –החיים 
לכאורה , יהיה זקן

אסור לו , תשוש
לעזוב את שנות 

. הנערות שלו
הוא צריך גם אז 

לקחת אתו את 
השנים של הנערות 

ולהמשיך לעבוד את 
בזריזות 'ה

.ובהתלהבות

מתוך דברי 
הרב יצחק גינזבורג  

נשיא הישיבה 

ה"ב

יחודךישיבת דורשי 

לימוד תורה בשמחה 
מבוקר עד ערב

אם אתם מחפשים מקום ללמוד תורה וחסידות 
מתוך שמחה וחיבור 

חבורה שמחה 
עם הרבה דיבוק חברים

לימוד חסידות הנוגע 
לחיי היום יום

קשר טוב ובונה 
עם הצוות

את שניויקח"

:לפרטים והרשמה
-052אנטמןהרב יהושע  058: משרד| 7560461 - 7701560

לנערים המבקשים , ישיבה קטנה חסידית ביישוב יצהר
.מתוך חיבור פנימי ואמיתי'לגדול בתורה ובעבודת ה

היא המקום בשבילכםיחודךישיבת דורשי 




	מה מחייה אותך?
	האמירה לה' לנוכח
	תשובת השובבי"ם (ג)
	מעמיק++ים בצדיקים
	התהלים של היהודים הפשוטים

	שו"ת+ ממעמקים

