
פוליטיקה פרסית כמשל לקשר עם 
הקב"ה, והכל מתוך עבודת ה' שלנו

דמויות המגילה בעבודת ה'

התחפושת 
של הקב"ה

מעובד על פי שיעורי 
הרב יצחק שפירא 

קובץ לפורים
מבית עלון מעמקים



קובץ לפורים מבית עלון מעמקים -
מעובד מתוך שיעורים של הרב יצחק 

שפירא

יו"ל על ידי ישיבת "עוד יוסף חי"
יצהר, ד.נ. אפרים, 4483100
02-9974666 | 058-4997466

misrad@odyosefchai.org.il

עריכה: פ.מ. שפירא 055-67833844

לשמיעת שיעורים בקול הלשון: 
073-3718149

לשותפות בהפצה, הערות, הארות, 
קבלת העלון במייל וכן לקבלת 

מאמרים נוספים:
 עתי: 058-5277247 

ataitor1@gmail.com :או במייל



תוכן ענינים

5........................... מבוא - הייחודיות של המלך אחשוורוש 

7.................................................................. אחשורוש וושתי

אסתר ומרדכי, בגתן ותרש..................................................12

16.......................................................................... המן הרשע

20......................................................... המן גוזר על היהודים

25......................................................................... אסתר והמן

30....................................................................... בלילה ההוא

אסתר ואחשורוש................................................................34

לספר את הסיפור בעצמנו .................................................37

תוכן 


ע
נינים



-3-





מב
א - הייחודיות של המלך אחשוורו






















ש ו


-5-

מבוא - הייחודיות של המלך אחשוורוש 
תקפו של אחשורוש

במסכת מגילה )יט,א( מובאת מחלוקת מהיכן חייב אדם לקרוא את המגילה. הדעה 
המקצרת ביותר סוברת כי העיקר הוא הנס, ולכן צריך לקרוא מתוקפו של נס, מ"בלילה 
כי  המגילה,  כל  את  לקרוא  צריך  המאריכה  הדעה  ולדעת  המלך".  שנת  נדדה  ההוא 

העיקר הוא תוקפו של אחשורוש. ודעה זו נפסקה להלכה. 

מה כל כך עיקרי בתקפו של אחשורוש? ומדוע חשוב כל כך לספר עליו?

לפני אחשורוש, מלכים רבים ניסו להידמות לה' – אך כולם כרעו ונפלו:

פרעה התרברב: "לי יאורי ואני עשיתני".

נבוכדנאצר טען: "אדמה לעליון".

חירם מלך צור הכריז: "מושב אלוקים ישבתי".

אבל ה' השפיל אותם והראה להם שאין עוד מלבדו.

אחשורוש, לעומתם, בכלל לא מנסה להידמות לה'. הוא חי מתוך עונג עצמי מוחלט – 
הוא לא מחפש להידמות לאף אחד, אלא רואה את כל המציאות כמשרתת את התענוג 

שלו. ודווקא בגלל זה, הוא מצליח להוות משל לה'.

המלך – תענוגו מעצמו
כך גם ה' רואה את כל הבריאה כחלק ממנו, וכחלק מתענוגו האינסופי. כמובן, אצל 
הקב"ה זו האמת המוחלטת – ואילו אצל אחשורוש זה רק דמיון ושווא. לאחשורוש אין 

שום קשר לה', ובכל זאת, משהו באורח חייו מצליח, באורח פלא, לדמות אותו.

בנוסף לעובדה מפליאה זו, יש בסיפור המגילה משהו עמוק ומפליא יותר: אחשורוש 
גם משמש כמשל לה', וגם ה' בוחר להנהיג את העולם דווקא דרך אותו מלך גוי. 

בתקופה זו, שבה ה' מסתיר את עצמו, הוא לא מגלה את עצמו כפי שהוא – אלא 
"מתחפש" למלך אחשורוש. הוא מנהיג את המציאות דרך שליט גוי, שכל כולו שקוע 

בהנאותיו, וכך הוא מכוון את ימות העולם בצורה נסתרת.



לקבלת עלון מעמקים 
השבועי במייל

ניתן לפנות לכתובת
ataitor1@gmail.com

מב
א - הייחודיות של המלך אחשוורו






















ש ו


-6-

אחשורוש.  למלך  ואסתר  מרדכי  של  נאמנותם  את  לראות  ניתן  המגילה  לאורך 
דרך  המציאות  את  מנהיג  שה'  מרגישים  הם  הסיבה,  מאותה  זאת  עושים  הם 
מחפשים  לא  ואסתר  מרדכי  ההשמדה,  גזירת  נגזרה  כאשר  גם  גוי.  מלך  אותו 
למלך.  נאמנות  מתוך  דווקא  פועלים  הם  אלא   – באחשוורוש   להילחם 
הכלי  ושזהו  אחשוורוש,  של  דמותו  מאחורי  מסתתר  שה'  מבינים  הם  כי  למה? 

שבאמצעותו הוא מוביל את עמו בתקופה זו – על ידי שליט גוי ועל ידי הסתר פנים.

בחוברת זו ננסה להצליח לעבור מהמסכה וההסתר שה' עטה על עצמו אליו יתברך, 
ואל המשל חזרה...



אח
ש

רוו
ש

 ו
שו

תי


-7-

אחשורוש וושתי
כיצד נבוכדנצר רואה את הגדלות האנושית? מהו סודו של אחשוורוש? וכיצד 

יהודי מסתכל על חייו? ביאור פנימי בדרך החסידות על סיפור המגילה.

נבוכדנצר המלך הגדול

כדי שנוכל להבין טוב את הבסיס וההקדמה למגילת אסתר, צריך לשים לב להבדל 
ולמלחמה שהייתה בין מלכות בבל ונבוכדנצר, לבין מלכות פרס ודמותו של אחשוורוש.

נבוכדנצר האמין בכח  גבוהות.  ובעל מדרגות אנושיות  רוחני,  נבוכדנצר היה אדם 
ואף התאמץ מאד להשיג  וקידמה  ואליו הוא סגד. הוא אהב תרבות  הרוחני האנושי 
גדולה, עד כדי כך שהכתוב בספר ישעיה אומר כי הוא קרא על עצמו 'אדמה לעליון' – 

כלומר שהוא כמו אלוקים. 

בספר דניאל )פרק ב'( מסופר על חלומו של נבוכדנצר, בחלום זה מתוארת כל דברי 
ימות העולם מנבוכדנצר ועד ימות המשיח. בחלומו, מלכות בבל מתוארת כ'ראש של 
כלל  שונות.  שונים ממתכות  גוף  בחלקי  הרמוזים  נוספות  מלכויות  יש  אחריה  זהב', 
מלכות  נמצאת  בראש  למעלה.  שראשו  האדם,  גוף  של  כמבנה  מצוירות  המלכויות 
בבל, ששמה על נס על ההשכלה והרוחניות. כשם שבגוף האדם הראש נמצא מעל כל 
האברים, כך מלכות בבל קודמת לכל המלכויות. והנה, בסיום החלום מופיעה לפתע 

אבן גדולה ששוברת את רגלי הצלם והורסת אותו. 

זהב  כולו  עשוי  גדול  פסל  עושה  נבוכדנצר  דניאל,  של  ופתרונו  החלום  בעקבות 
בדמותו שלו, ומכריח את כולם להשתחוות לפסל זה. בכך נבוכדנצר מבטא את שאיפתו 
שמלכות בבל לא תתחלף, אלא תמשיך הלאה להשליט את ההשכלה והרוחניות על 

כל העולם. 

כאשר נבוכדנצר עושה את הפסל ישנם כמה יהודים שלא מוכנים להיכנע להשקפתו 
של נבוכדנצר, והם לא משתחווים לפסל. יהודים אלו מצהירים כי לא משנה מהו גודל 
ועזריה  מישאל  חנניה  של  זו  התנגדות  ואפס.  אין  הוא  האדם  לקב"ה  ביחס  האדם, 



אח
ש

רוו
ש

 ו
שו

תי


-8-

'קלקלה' את האירוע של נבוכדנצר והאדירה את שמו של ה' כאשר זרקו אותם לאש 
והם לא נשרפו. 

באותו מעמד נבוכדנצר מהלל את ה' והגמרא אומרת )סנהדרין צב' ב'( 'אלמלא בא מלאך 
גם  דוד המלך'.  ותשבחות שאמר  כל שירות  לגנות  ביקש  פיו  על  וסטרו לאותו רשע 
פה אנו רואים את הגדלות והיכולת של נבוכדנצר, שכשהוא מהלל את ה', הוא כמעט 

עושה זאת מעולה יותר מדוד המלך עליו השלום.

הטענה של נבוכדנצר על הגדלות האנושית, נראית גם גם מהעונש שהוא מקבל. 
עִשְׂבָּא כְתוֹרִין לָךְ  בָּרָא מְדֹרָךְ  וְעִם חֵיוַת  טָרְדִין  אֲנָשָׁא לָךְ  'וּמִן  כמו שכתוב )דניאל ד' כט'( 
וּלְמַן  אֲנָשָׁא  בְּמַלְכוּת  עִלָּאָה  שַׁלִּיט  דִּי  תִנְדַּע  דִּי  עַד  יַחְלְפוּן עֲלָךְ  עִדָּנִין  וְשִׁבְעָה  יְטַעֲמוּן 
]תגור עם חיית הארץ ותאכל עשב כשוורים במשך שבע שנים, עד  יִתְּנִנַּהּ'.  יִצְבֵּא  דִּי 
שתדע שיש שליט למעלה ששולט על מלכות האנשים[. כלומר נבוכדנצר חושב שצריך 

להעריץ את הגדלות האנושית, והעונש שהוא מקבל זה להפוך לבהמה. 

כח השכל מול תשוקת הלב
בחלום נבוכדנצר, לאחר הראש מזהב המייצג את מלכות בבל באים החזה והזרועות 
העשויים מכסף. הכסף מלשון כיסופים רומז לתשוקה, והחזה הוא מקום הלב מקור 
פרס  מלכות  הייתה  בבל  מלכות  לאחר  שבאה  המלכות  יודעים,  שאנו  כמו  התאוות. 
אשר בה מלך אחשוורוש. אחשוורוש באמת היה 'מלך התשוקות', כל מה שהוא רצה 
הוא עשה. הוא מהלך בתאוות ליבו במסיבות ובמשתאות, וגם כאשר הוא בוחר מלכה 
חדשה הוא עושה זאת בצורה מאד תאוותנית. אין מלך המתואר בתנ"ך שמתנהג בצורה 

כזו גסה, בלי לתת שום דין וחשבון לאף אחד.

בעצם מתנהל ויכוח בין מלכות בבל בהנהגת נבוכדנצר, לבין מלכות פרס בהנהגת 
אחשוורוש. נבוכדנצר טוען שהראש השכל והתרבות האנושית הם העיקר. אחשוורוש 
טוען לעומתו שללב ותשוקותיו יש הרבה יותר כח. כתוב )מגילה יב:( על בלשאצר, אביה 
של ושתי, שהיה שותה אלף כדי יין ולא משתכר, ואילו אחשוורוש בכד אחד של יין 
כבר משתכר. שוב אנו רואים כיצד מלך בבל המאופק שולט על התאוות ולא משתכר 
משתיית יין, ואילו אחשוורוש רוצה שהתאוות יסחפו אותו חזק וזה מתבטא בכך שהוא 

משתכר בקלות.

נכדתו  ושתי,  היא  המגילה  בסיפור  בבל  מלכות  של  עמדתה  את  שממשיכה  מי 
יב:( שושתי קוראת  )מגילה  י:( ואשתו של אחשוורוש. מובא בגמרא  )מגילה  של נבוכדנצר 
ושתי מתכוונת לבטא את  אלו  סוסים שמשתכר בקלות. בדבריה  לאחשוורוש שומר 
הפער שהיא מרגישה שיש בין סבה נבוכדנאצר לבין אחשורוש. גם לנבוכדנאצר היו 
סוסים, אך במהותו הוא היה מלך, אדם תרבותי ורוחני. לעומתו אחשורוש במהותו הוא 

שומר סוסים, ומתאים לחברתם של בעלי חיים אלו שרצים אחרי תאוות ליבם.

לפי פשט המגילה אחשוורוש לא הורג את ושתי, אלא רק נותן את מלכותה לרעותה 
את  כך:  לושתי  אומר  שאחשוורש  לומר  אפשר  הבא(.  הפרק  בתחילת  )וראה  ממנה  הטובה 
בא  בזוי?  דבר  זה  שלי  התשוקות  אחרי  נסחף  ומה שאני  חזק  יותר  אומרת שהשכל 
נראה מי ינצח. אחשוורוש אומר שאינו חפץ עוד בושתי, כך היא נשארת באיזה פינה 



אח
ש

רוו
ש

 ו
שו

תי


-9-

עם הרבה חכמה וגדלות אנושית, אבל בפועל היא נעלמת מהמפה... כלומר: מלכות 
בבל אולי גדולה יותר אך היא פחות חזקה. השכל יותר נאור ועם יותר יכולת, אך אין 

לו את הכח שיש לתשוקות הלב. 

אחשוורוש - שאחרית וראשית שלו
חז"ל אומרים )אסתר רבה ג, י. ועיין גם מגילה טו:( שכל פעם שכתוב במגילה 'המלך' הכוונה 
היא לקב"ה, חז"ל בעצם משווים בין אחשוורוש לקב"ה כביכול. לעומת זאת נבוכדנצר 

רוצה להיות דומה לקב"ה, ואילו ה' כל הזמן מסביר לו עד כמה הוא כלל לא כזה. 

נבוכדנצר רצה לטעון שהגדלות האנושית זה הדבר הכי גדול, וממילא הוא מדמה 
שהוא יכול להחליף את אלקים כביכול. משום כך ה' כל הזמן מראה לו עד כמה זה לא 

עולה על הדעת... 

אחשוורוש לעומתו לא מחשיב את עצמו שווה לאלקים, הוא פשוט עושה כתאוות 
טוב  משל  להיות  הופך  הוא  בחשקו,  שבא  מה  לגמרי  שעושה  מלך  יש  כאשר  לבו. 
לקב"ה. מצד אחד היהודים חושבים על אחשוורוש כמו שושתי חושבת עליו, שהוא 
פשוט שומר סוסים שהולך בכל כוחו עם תאוות ליבו. אך מצד שני זה שאין שום דבר 
שמגביל אותו וממילא הוא עושה רק את מה שהוא באמת רוצה, הופך אותו להיות 

באמת משל טוב לקב"ה. 

המשל הוא שיש מלך שהולך בתאוותו מאד חזק ומאד ברצינות ולפי זה הוא מנהל 
את כל הממלכה. הנמשל הוא שלקב"ה יש תאווה לדירה בתחתונים, ותאווה זו היא 

שמייצרת את כל המציאות.

מלכות אחשוורוש נקראת מלכות פרס. פרס משמעותו חצי, כלומר, אחשוורוש חי 
רק חצי מהמציאות. באמת כל הקיום שלנו הוא רק סיפור, וכמו בכל סיפור יש גם את 
המציאות  חושב שהוא  הוא  אלא  סיפור  חושב שהוא  לא  הסיפור. אחשוורוש  מספר 
הבלעדית, ממילא הוא לא חושב שיש מספר לסיפור. חז"ל אומרים שאחשוורוש זה 
סיפור טוב, אך הם אומרים זאת רק בגלל שהם חושבים - בשונה מאחשוורוש - שיש 
גם את מספר הסיפור. כיון שאחשורוש חי את המציאות בלי המקור שלה, הוא מבטא 

רק את המשל ולא את הנמשל, ולכן הוא חי רק חצי מהמציאות. 

לחיות כמשל לאלוקות

אנו היהודים רוצים לחיות את שני החלקים של המציאות. מצד אחד 
הזמן  כל  אנו  שני  ומצד  הזה,  העולם  בתוך  שלנו  החיים  את  חיים  אנו 
רוצים לזכור שכל החיים האלו הם בעצם כמו סיפור של ה'. ה' מספר 
איזה סיפור לסיפור הזה קוראים משה או שמואל, וכדי שהסיפור הזה 
יהיה מוצלח אנו כל הזמן מנסים לשמוע מה מספר הסיפור בא להגיד לנו. 

וכך  כאשר אנו קוראים את המגילה אנו מבטאים את שני הצדדים, 
אנו מתקנים את ה'אחשוורוש' שבנו. מצד אחד המגילה מתארת מציאות 
אומרים  אנו  שני  ומצד  שמיים;  שם  בה  מוזכר  שלא  חזקה,  מאד  חיים 



לשמיעת שיעורים נוספים חייגו כעת ל'קול הלשון' 

073-371-8149

נהניתם?
רוצים לשמוע עוד?

לשמיעת 
 השיעורים

לחג הפורים 
יש להקיש 7,7 

אח
ש

רוו
ש

 ו
שו

תי


-10-

באותה נשימה שכל המציאות החזקה הזו היא רק משל או סיפור של ה'. 
כך אנו גם מזדהים עם המציאות החזקה ותחושת היש וקיום שלנו, וגם 
אומרים שהיא מבטאת ומספרת משהו אלקי. אנו מרגישים שהמציאות 
אך  בתחתונים',  דירה  לו  להיות  הקב"ה  'נתאווה  כי  חזקה  מאד  היא 

מציאות זו אינה עומדת בפני עצמה אלא היא מבטאת משהו אלקי. 

עיקריים:  פנים  בשני  החזקה  המציאות  את  מתארת  אסתר  מגילת 
מצד אחד המגילה מגלמת בצורה הכי בוטה את המציאות החזקה כמו 
שהיא, וממילא את החלק של 'נתאווה הקדוש ברוך הוא להיות לו דירה 
ואומרים  סיפור המגילה  קוראים את  כשיהודים  שני  ומצד  בתחתונים', 
מציאות  רק  היא  בתחתונים'  ש'הדירה  מבטאים  הם  לה',  משל  שזה 

תחתונה המשקפת משהו עליון יותר. 

תלות  אצלנו  מולידה  ה',  של  סיפור  רק  מרגישים  שאנו  זו  תחושה 
הדבר  שקורה.  ממה  חצי  רק  הזמן  כל  מרגישים  אנו  בקב"ה.  קיומית 
דומה למצוות מחצית השקל, בה היהודי נותן חצי כאשר את החצי השני 
נותן הקב"ה. כך כדי שהסיפור יהיה שלם אנחנו צריכים כל הזמן להיות 

קשורים אליו, אל המספר. 





אס
ת

ומרדכי, בגתן ר








ו 
ת

רש

-12-

אסתר ומרדכי, בגתן ותרש
בסיפור המגילה אנו רואים את הנאמנות המוחלטת של אסתר ומרדכי למלך 
זו? מה גורם לבגתן  אחשורוש, מהי הסוד והסיבה שעומדת מאחורי נאמנות 

ותרש להחליט להרוג את אחשורוש?

לאחר שושתי מסרבת לבוא למשתה אחשורוש, אחשורוש מקבל את עצת ממוכן 
הממלכה  נשי  שכל  חשש  יש  ממוכן,  של  עצתו  לפי  מגדולתה.  ושתי  את  ומוריד 
ילמדו מושתי 'להבזות בעליהן בעיניהן'. אחשורוש מקבל את טענת ממוכן, כי חשוב 
המלך  אצל  שלו.  והתאוות  מהחשקים  ליהנות  לו  תפריע  לא  שאשתו  לאחשורוש 
אחשורוש ההליכה אחר התאוות היא כל תפיסת עולמו והוא שם אותה ליסוד מלכותו 

והנהגתו, כך שאין מקום למי שמתנגד לה.  

מלכה כמו ושתי שמזלזלת בתאוותנות של המלך ומלמדת את כל הנשים לזלזל 
ולכן הוא מעביר אותה ממלכותה.  יכולה להסתדר איתו  בתאוות של הבעלים, אינה 
חז"ל אומרים שאחשוורוש הרג את ושתי. אך גם אם נאמר שאחשוורוש רק העביר את 
ושתי ממלכותה הוא בעצם הרג אותה, כי היא כאילו לא קיימת. אחשוורוש לא רוצה 
שיהיה מישהו שאינו חלק מהתענוג שלו. כדי שתהיה לאחשוורוש מלכה שממנה הוא 

יהיה מרוצה, הוא צריך למצוא מישהי שבטלה אליו ומחזקת את התענוג שלו.

אסתר המלכה ומרדכי היהודי
כפי שהוסבר בפרק הקודם, חז"ל אומרים שכל פעם שכתוב "המלך" במגילה הכוונה 

היא לקב"ה. לאור זאת עלינו להתבונן כעת במשמעותם של שאר דמויות המגילה: 

כאשר המגילה מתארת כיצד לוקחים את אסתר לבית הנשים, כתוב ש'אין אסתר 
אסתר  כלומר  תגיד'.  לא  אשר  עליה  ציווה  מרדכי  כי  מולדתה  ואת  עמה  את  מגדת 
מסתירה את המקור ואת העם שלה, למרות שליהודים היה יכול להיות הרבה טוב אם 
היא הייתה מגלה מהיכן היא הגיעה. אסתר אינה מסכימה להגיד את מולדתה כי היא 
לא רוצה להרוויח משהו מהקשר עם אחשוורוש, היא רוצה לבוא בהתמסרות מלאה 
למלך  לגמרי  המתבטלת  כמלכה  המגילה  בסיפור  מתוארת  אחשוורוש. אסתר  למלך 



אס
ת

ומרדכי, בגתן ר








ו 
ת

רש

-13-

אחשוורוש, ואינה רוצה להרוויח כלום לעצמה או לסביבתה.  אסתר מתנהגת בצורה 
כזו כי היא מרגישה שה' הוא זה שמנהיג אותה, והיא נותנת ליד ה' להוליך אותה ואינה 

רוצה להתערב או לשנות את ההנהגה של ה' אותה.

גם כאשר אסתר הולכת אל המלך, כתוב שהיא 'לא ביקשה דבר כי אם את אשר 
יאמר הגי... ותהי אסתר נושאת חן בעיני כל רֹאיה'. אסתר לא רוצה להתקשט או לבקש 
משהו בשביל עצמה, כל כולה אומרת התמסרות למלך, רק מה שיאמר הגי סריס המלך 
שתפקידו לעזור למלך - אסתר עושה, ודווקא בגלל זה 'ותהי אסתר נושאת חן בעיני 

כל רֹאיה'. 

אסתר לא אומרת את עמה ואת מולדתה, כי כך ציווה עליה מרדכי. מרדכי מלמד את 
אסתר להתבטל באופן מוחלט אל אחשוורוש. 

המגילה מתארת את פגישת אסתר ואחשוורוש במילים אלו: 'ויאהב המלך את אסתר 
מכל הנשים ותשא חן וחסד לפניו מכל הבתולות וישם כתר מלכות בראשה וימליכה 
תחת ושתי'. מדוע אחשורוש כל כך אוהב את אסתר? כפי שנכתב, אסתר רוצה בטובתו 
של אחשורוש ולא בטובתה האישית. כאשר אחשורוש חש בזה, מיד היא נושאת חן 

בעיניו והוא ממליכה תחת ושתי. 

והיא מצידה  לושתי הוא מרגיש שהוא שוקע בתאוותנות,  נשוי  כאשר אחשוורוש 
מזלזלת בו. בצורה כזו התענוג של אחשוורוש לא לגמרי שלם, ולכן הוא מחפש מלכה 
אחרת. כאשר אחשוורוש פוגש את אסתר, הוא מרגיש שהיא מבטאת שכל מה שמעניין 
אותה זה רק טובתו של המלך. כך כאשר אחשוורוש אוהב את אסתר הוא לא מרגיש 
את חולשתו, להיפך הוא מרגיש עד כמה הוא אוהב את עצמו )וראה בפרק הבא תחת הכותרת 
"תענוגו מעצמו"(. אחשוורוש אוהב מלכה שכל מה שהיא רוצה זה שלו עצמו יהיה טוב, כך 

יוצא שבעצם הוא אוהב את עצמו. מלכה כזו אחשוורוש ממליך תחת ושתי, מלכה שכל 
רצונה הוא להיות רק בשבילו. 

נשמתו של יהודי

כמו שתיארנו לעיל אסתר הולכת אל אחשורוש בהתמסרות גמורה, בלי להגיד את 
עמה ואת מולדתה. התמסרות זו דומה להליכתו של אברהם אבינו כאשר ה' אומר לו 
'לך לך מארצך וממולדתך ומבית אביך אל הארץ אשר אראך'. אברהם אבינו עוזב את 
מקומו ואת ארצו אל הלא נודע אחרי הקב"ה, בעצם הרי הוא לא משאיר לעצמו כלום 
ונותן הכל לה'. כמו אברהם אבינו ואסתר המלכה, כך כל יהודי ויהודי מצד הנשמה שלו 
נותן את עצמו לה' לגמרי, בלי להשאיר לעצמו שום דבר. נשמתו של היהודי עסוקה 
אך ורק בתענוג של ה', התענוג היחיד שיש לנשמה הוא מהתמסרותה המוחלטת לה' 

ומהתענוג שיש לו ממנה.

כפי שנכתב לעיל, כל מה שאסתר עושה היא עושה על פי מרדכי, כמו שכתוב 'ואת 
מאמר מרדכי אסתר עושה כאשר היתה באמנה אתו'. מרדכי משול לכח הבחירה שלנו 
להתמסר על הקב"ה בלי שום אינטרס, ואסתר מראה לנו כיצד אנו עושים זאת בפועל.



נהלך ברגש
הרב יצחק שפירא

מעל 500 עמודים על אהבה ויראת ה',
יחד עם ביאור סוגיות בסיסיות בחסידות 

בשפה השווה לכל נפש

בס"ד

"ושוב יתלהב לבו באהבה עזה כרשפי אש 
בחשיקה וחפיצה ותשוקה ונפש שוקקה..." 

)תניא פרק ג'(

נשמע לך רחוק? 
יש דרך להתלהב מעבודת ה' בכלל?

קונטרס ההתפעלות לאדמו"ר האמצעי
נכתב על מנת להיות כף שתאפשר את אכילת המעדנים 

שכתב אדמו"ר הזקן בספר התניא.

הספר "נהלך ברגש" נועד לקרב את הדברים אלינו 
בשפה המתאימה לדורינו.

חדש!

מחיר מיוחד 

לרגל השקת הספר:

₪ 60

רכשו עכשיו:
 odyosefchai.co.il באתר

או בטלפון 058-4997466

בהוצאת 
ישיבת עוד יוסף חי



אס
ת

ומרדכי, בגתן ר








ו 
ת

רש

-15-

אנו היהודים מאמינים שה' עושה את כל מה שקורה במציאות לגמרי 
מאיתנו  לו  שיש  הגדול  מהתענוג  חלק  להיות  שמחים  ואנו  בשבילו, 
ומהמציאות. משום כך אנו שמחים להתמסר לגמרי לתענוג של המלך, 
להיות לגמרי בשבילו. אנו כיהודים כל תפקידנו הוא רק לגרום שיהיה 

לה' יותר תענוג, וככל שיש לו יותר תענוג כך אנחנו יותר שמחים.

ונהפוך  וושתי,  אחשורוש  בין  שיש  הקשר  של  הסיפור  את  ניקח  אם 
אותו למשל לקשר שלנו עם ה' ח"ו, היינו מרגישים שה' כביכול משתמש 
בנו ככלי. אנו נמצאים מחוץ לקב"ה נפרדים ולא לגמרי חלק ממנו, ואילו 
ה' מצידו משתמש בנו כדי שיהיה לו תענוג. הרגשה זו הייתה גורמת לנו 
לחפש כל הזמן איפה אנחנו כן יכולים לחיות את החיים איפה אנחנו כן 
יכולים להרוויח. אך כאשר אנו משיגים שאנו לגמרי חלק מה' ואין לנו 
מציאות נפרדת, אנו לא מרגישים שה' משתמש בנו אלא שאנו שמחים 
יחד אתו בשמחתו, דווקא בגלל שאנו חלק ממנו. להיפך, ככל שיש לה' 
ולשמוח  לשמח  זוכים  שאנו  שמחים  יותר  אנו  כך  מאיתנו,  תענוג  יותר 

איתו.

בגתן ותרש ואומות העולם

ומבקשים  המלך  סריסי  שני  באים  ושתי,  תחת  למלכה  מונתה  שאסתר  לאחר 
לשלוח יד במלך אחשורוש. כאשר שני סריסי המלך רואים כיצד אסתר מתנהלת ביחס 
לאחשורוש, הם חשים לפתע שכל המציאות כולה סובבת רק סביבו, וזה ממש מרגיז 
אותם. פתאום נכנסה אסתר לתמונה ושינתה את כל הכללים, במקום שכל אחד ימשוך 
את המציאות כדי לבטא את רצונותיו, פתאום מגיעה מישהי שאומרת שכל המציאות 

סובבת אך ורק סביב המלך.

כמו שנכתב אסתר היא משל לרצונותיה של הנשמה, הנשמה רוצה 
להיות כל כולה רק בשביל ה'. כאשר אומות העולם רואים שהיהודים 
קיימים רק בשביל ה', זה ממש מרגיז אותם. הם לא מבינים כיצד יכול 
שכל  וגורם  שלו,  לרצונותיו  דואג  לא  שלגמרי  מישהו  שיהיה  להיות 
המציאות כולה תסתובב סביב הקב"ה. משום כך הגויים בכל ההיסטוריה 
רוצים להרוג אותנו, כי מציק להם שאנו מוכנים לוותר על המציאות של 
עצמנו. הביטול שלנו לה' מחייב אותם לוותר על המציאות שלהם, והם 

מאוד מתקוממים על כך.

גם בעבודת ה' של האדם עצמו אנו מוצאים את הטענות של מרדכי 
ואסתר מחד, ואת הטענות של בגתן ותרש מאידך. הנפש האלוקית רוצה 
להתמסר לה' לגמרי, אך הנפש הבהמית מרגישה מאוימת. רצונה של 
בעבודת  האדם  התמסרות  ואילו  לעצמה,  לדאוג  הוא  הבהמית  הנפש 
ותרש  מבגתן  להתפעל  לא  עלינו  לעצמה.  הדאגה  את  לה  הורסת  ה' 

שבתוכנו, להתחבר למרדכי ואסתר ולהתמסר לגמרי לקב"ה.



המן הרשע





-16-

המן הרשע
לאחר שהיהודי מחליט להתמסר לה' מתעורר בתוכו לפתע 'המן' קטן שרוצה 
שהכל יסתובב סביבו ולא רק סביב המלך. מהו תפקידו של המן במגילה? מה 

סוד המאבק בין המן למרדכי, ומה אנו יכולים ללמוד ממנו לעבודת ה'?

בפרק הקודם תיארנו את ההתמסרות המוחלטת של מרדכי ואסתר למלך אחשורוש, 
ומנגד את כעסם של בגתן ותרש על כך שלא יכול להיות שהמציאות כולה תתנהל רק 
סביב המלך. מרדכי ואסתר עונים )כביכול( לבגתן ותרש שאכן כל המציאות סובבת את 

המלך, ומי שלא מעוניין – מוזמן לצאת מארמון המלך...

אמנם בגתן ותרש נתלו על העץ, אך עדיין יש לנו דמות מאד חשובה בעלילה אליה 
לא התייחסנו עדיין. איזה תפקיד המן הרשע משמש במגילה? כאשר המן רואה שכל 
ורק סביב המלך, מתעוררת אצלו מידת הקנאה. גם המן רוצה  המציאות סובבת אך 

שכל המציאות תסתובב, אך לא סביב המלך אלא סביבו...

תענוגו מעצמו
כפי שנכתב המלך אחשורוש הוא משל טוב לקב"ה, אחד הדברים שמשווים את 
אחשוורוש לקב"ה הוא שהתענוג שלו נובע מעצמו כביכול. הוא לא מקנא במישהו או 

מקבל את התענוג שלו מדבר חיצוני לו, אלא הוא מתענג בעצם מציאותו.

המלך  אצל  אך  לו,  חיצונית  ממישהי  מתענג  הוא  מתחתן  אדם  כאשר  כלל  בדרך 
אחשורוש גם כאשר הוא מתחתן התענוג שלו לא לגמרי חיצוני לו. 

כאשר פקידי המלך מקבצים את כל הנערות הבתולות אל שושן הבירה, סריס המלך 
שומר הנשים נקרא הגי. את השם הגי ניתן להסביר מלשון הגות. חלק גדול מההנאה 
שיש לאחשורוש בתהליך בחירת המלכה, נובע מכך שהוא 'הוגה' בתוך עצמו בתענוג 
שיהיה לו מאותו קשר. האישה היא לא זולת, אלא סיבה שגורמת לאחשורוש להתענג 

בתוך עצמו. 

לאחר שהנערה באה אל המלך, 'היא שבה אל בית הנשים שני אל יד שעשגז סריס 
ניתן לדרוש בכמה אופנים, השם שעשגז מורכב משעשוע  המלך'. את השם שעשגז 



המן הרשע





-17-

שעשוע שנגזז באמצעו. בכל אופן שמו מתאר  שנגוז. או לחילופין יש בשמו רק חצי 
את היחס של המלך אחשוורוש אל הנשים שהיו אצלו. אחשורוש לא רוצה להתחייב 
לתענוג חיצוני לו, לכן ברגע שהוא מרגיש שהתענוג כובל אותו, הוא מיד גוזז אותו, גונז 

אותו ועובר לתענוג הבא. 

כפי שהתבאר, כיוון שאסתר מתעניינת רק ברצונו של המלך, אחשורוש לא מרגיש 
שהוא מתענג ממשהו חיצוני לו ולכן הוא בוחר בה למלכה. כפי שאנו רואים, המלך 

אחשורוש כל הזמן דואג שהתענוג שלו לא יהיה חיצוני לו.

קנאה – תענוג מזויף
כפי שנכתב המן מקנא במלך אחשורוש, כלומר המן חי בדיוק ההיפך מהמלך. הוא 
רואה מישהו חיצוני לו שיש לו תענוג מעצמו, וגם הוא רוצה שיהיה לו תענוג כזה. כבר 
כאשר המן מקנא, הוא מעיד על עצמו שאין לו את התענוג שיש למלך אחשורוש, כי 
הוא מחפש תענוג שנמצא מחוץ לו. בפועל יוצא שהמן עסוק בעיקר בהרגשה שאין לו 

את מה שיש למלך אחשורוש...

נעיין במגילה  המן רוצה שכולם ישתחוו לו כמו שכולם משתחווים למלך. כאשר 
נראה כיצד הגיע המן למעמד זה: 

אחר הדברים האלה גדל המלך אחשורוש את המן בן המדתא האגגי וינשאהו 
וישם את כסאו מעל כל השרים אשר אתו. וכל עבדי המלך אשר בשער המלך 

כרעים ומשתחוים להמן כי כן צוה לו המלך.

המגילה מספרת כיצד המלך אחשורוש מגדל את המן, ולאחר מכן היא כותבת שכל 
עבדי המלך כורעים ומשתחווים להמן כי כן ציווה לו המלך. מדוע לא כתוב בתחילת 
הפסוקים שהמלך ציווה שכולם ישתחוו להמן? נראה לומר שהמלך אמר להמן שהוא 

יכול לעשות מה שהוא רוצה, והמן השתמש במתנה בצורה כזו שכולם ישתחוו לו.

המלך אחשוורוש נהנה מכך שהמן מקנא בו, קנאה זו רק מעצימה את גודל התענוג 
רוצה.  שהוא  מה  לעשות  יכול  שהוא  לו  ואומר  המן  את  מגדל  אחשורוש  לכן  שלו. 
המן לוקח את 'האשראי' שהמלך נותן לו, ודואג שכולם ישתחוו לו. המן רואה שיש 
לו. המן עושה חשבון פשוט  והוא רואה שכולם משתחווים  לאחשורוש המון תענוג, 
ומבין שלאחשורוש יש המון תענוג מהכבוד שכולם עושים לו, לכן הוא חושב שאם 
כולם ישתחוו לו ויכבדו אותו גם לו יהיה תענוג. המן לא מבין שאצל אחשורוש זה עובד 
להיפך, יש לו המון תענוג מעצמו, וחלק מהתענוג מתבטא בזה שאחרים משתחווים 
לו. המן לקח את הביטוי של הכבוד, את הסימפטום, וחשב שהוא יהפוך להיות הסיבה 

שתגרום לו את התענוג. 

לא יכרע ולא ישתחוה
"כל עבדי המלך כורעים ומשתחווים להמן, כי כן ציווה לו המלך". כאשר קוראים את 
המגילה אפשר לחשוב שמרדכי עובר על דברי אחשוורוש, אך לפי מה שהסברנו לעיל 
נתן להמן רשות לעשות  ישתחוו להמן; המלך  ציווה שכולם  לא  להיפך. המלך  יוצא 



המן הרשע





-18-

כרצונו, והוא בחר שכולם ישתחוו לו. המן רוצה שכולם יסתובבו סביבו כך שהוא יחליף 
את המלך, אך מרדכי לא מוכן כי הוא נאמן למלך. מרדכי מבין שהמן הוא רק 'כאילו', 

כי אין לו תענוג מעצמו, הוא רק מקנא במלך אך הוא לא כמוהו.  

מרדכי טוען לעומת המן, להיפך אני הוא הדומה למלך אני עושה באמת מה שאני 
לך. מרדכי מכאיב להמן  אני לא משתחווה  ולכן  נאמן למלך  רוצה להיות  אני  רוצה, 
בנקודת רצונו; המן חושב שיהיה לו תענוג כמו שיש למלך, ואילו מרדכי טוען שלא 
יכול להיות להמן תענוג כמו שיש למלך כי הוא רק מקנא בו. הדרך היחידה להיות 
דומה למלך, היא לשים לב שאתה לגמרי חלק מהמלך, ולא להשתחוות לשום דבר 
שהוא לא המלך. כך כאשר המלך מתענג, בדרך ממילא גם אתה מתענג כי אתה שמח 

איתו בשמחתו.

מהמגילה אל הנפש פנימה

כפי שנכתב מרדכי ואסתר מלמדים אותנו להתמסר לגמרי לקב"ה. 
בגתן  את  בתוכנו  שומעים  אנו  מיד  לה',  לגמרי  מתמסרים  אנו  כאשר 
בגתן  אליו.  להתמסר  ששווה  מלך  להיות  יכול  שלא  שאומרים,  ותרש 
ותרש רוצים להרוג את המלך אחשורוש, הם טוענים שלא יכול להיות 
שיש קשר אמיתי עם התמסרות מוחלטת של האדם לה'. מרדכי ואסתר 
מתגברים על בגתן ותרש ותולים אותם על העץ, הוכרע שיש מלך אליו 
כדאי להתמסר. מיד לאחר מכן מגיע המן, אתו אנו צריכים להתמודד 

כעת.

לאחר שאנו מאמינים שיש ה' והוא נקודת המרכז בחיינו, קם בתוכנו 
'המן' שלא מוכן לקבל את זה שהכל סובב סביב ה'. ה'המן' שלנו מקנא, 
יש בתוכנו חלק שרוצה שנדאג לעצמנו, שה'אני' יהיה המרכז ושנצליח 

להתענג מעצמנו. 

להרגיש  חופשיות  לנו  נותן  הוא  מהמלחמה  נהנה  מצידו  הקב"ה 
יכולים  אנו  בו  ממשי  כזה  עולם  ברא  הוא  עצמנו,  את  בראנו  שאנחנו 
לגמרי לחשוב שהכל סובב סביבנו. ה' לא מערב את עצמו בבחירתנו, אם 
האדם רוצה שכולם ישתחוו לו וכל המציאות תסתובב סביבו - בהצלחה

בשלב זה הנפש האלקית שלנו מתקוממת, וטוענת שלא יכול להיות 
לאדם תענוג אמיתי אם הוא לא חלק מהתענוג של ה'. 

כאשר האדם מקנא בה' כביכול, והוא רוצה שיהיה לו תענוג מעצמו, 
מעצמו  מציאותו  ה'  ה'.  לבין  בינו  מהותי  הבדל  שיש  לב  שם  לא  הוא 
ולכן הוא לא צריך משהו חיצוני לו כדי להתענג, אך אנו לא בראנו את 
המחשבה  אותנו.  שברא  במי  תלוי  תמיד  שלנו  התענוג  ממילא  עצמנו 
שיכול להיות לנו תענוג מעצמנו נובעת מחיקוי שלנו את ה', אבל באמת 
המהותי  בהבדל  מכירה  לא  היא  כי  מיסודה,  משוללת  הזו  המחשבה 
שקיים בינינו לקב"ה: כאשר ה' חושב ומצייר בדעתו את העולם, העולם 



לקבלת עלון מעמקים 
השבועי במייל

ניתן לפנות לכתובת
ataitor1@gmail.com

המן הרשע





-19-

זה רק דמיון  באמת קיים. אך כאשר אנו חושבים על דבר מסוים הרי 
והתענוג שלו  ה' מסוגל להתענג מעצמו  בנוגע לתענוג,  גם  בתוכנו. כך 
הוא ממשי, אך כאשר אנו מנסים להתענג מעצמנו אנו מרגישים תענוג 
דמיוני ולא אמיתי. כדי שיהיה לנו תענוג כזה שנרגיש שהוא ממשי ולא 

דמיוני, אנו מוכרחים לפנות למשהו חיצוני במציאות שיסב לנו תענוג.  

כאשר אנו מבינים שה' הוא זה שמחיה אותנו, אנו לא מחפשים את 
התענוג שלנו בתוכנו, אנו מחפשים אותו אצל ה'. כך אנו מרגישים שיש 
מי שמחייה אותנו, וממילא אנו רוצים להתמסר אליו לגמרי ולהיות חלק 
ה', אנו כביכול  מהתענוג שלו. כאשר אנו מרגישים חלק מהתענוג של 
מתענגים מעצמנו כי אנו מרגישים חלק מה' שרוצה ושמח בקיום שלנו.



המן גוזר 





ע
ל היהודים







-20-

המן גוזר על היהודים
אומר  היהודי  מרדכי  ישראל,  עם  את  לאבד  רוצים  אחשורוש  והמלך  המן 
לאסתר המלכה ואת ובית אביך תאבדו, ואסתר עונה לו כאשר אבדתי אבדתי, 

האם יש קשר בין הלשונות? מהי כוונתה של כל אחת מהדמויות?

לו  שיהיה  רוצה  המן  למרדכי,  המן  בין  הפנימי  הוויכוח  על  דיברנו  הקודם  בפרק 
תענוג מעצמו כמו שיש למלך ואילו מרדכי טוען כלפיו שלא יכול להיות לאדם תענוג 
"כמו שיש למישהו אחר"  לו תענוג מעצמו  רוצה שיהיה  מעצמו. המחשבה שהאדם 

–  היא מופרכת מיסודה, שהרי היא דבר והיפוכו.

טענה זו של מרדכי מוציאה את המן מהכלים, הוא לא יכול לסבול את מרדכי ואת 
טענותיו, מבחינתו הם מאיימים על כל הקיום שלו.

מנער ועד זקן
בתגובה לוויכוח עם מרדכי, המן רוצה להשמיד להרוג ולאבד את כל היהודים, מדוע 
הוא לא רוצה לשלוח יד במרדכי לבדו? טענתו של מרדכי ממלאת את המן חמה, עד כדי 

כך שהוא לא מוכן שיהיה מישהו בעולם כולו שיוכל לטעון טענה כמו זאת של מרדכי. 

בעצם מרדכי לא מוכן להשתחוות להמן משני סיבות, סיבה אחת היא שהוא נאמן 
מוכן להשתחוות  לא  הוא  בנוסף  זולתו,  לאיש  הוא לא משתחווה  ולכן  באמת למלך 
להמן כי המן הוא אפילו לא דומה למלך כיוון שהתענוג שלו מזויף. המן מבין שכל 
יהודי באמת יודע להבחין למי יש תענוג אמיתי מעצמו ולמי לא ולכן כל יהודי חושב 
בתוכו שהתענוג של המן הוא מזויף, משום כך הוא רוצה להשמיד להרוג ולאבד את כל 
היהודים. המן לא רוצה שיהיה מישהו בעולם שיחשוב שכל הגדלות שלו היא גדלות 
מזוייפת של שקר. המן כל כך חושש מהטענה השוללת את כל הגדולה שלו ולכן הוא 

רוצה ממש להרוג את כולם.

יכתב לאבדם
אחד  עם  שישנו  לו  ואומר  אחשורוש  אל  מגיע  המן  מרדכי,  על  מהכעס  כתוצאה 
היהודים  על  המן  של  שטענתו  אותנו  מלמדים  חז"ל  עושים.  אינם  המלך  דתי  שאת 



המן גוזר 





ע
ל היהודים







-21-

טוען  המן  אחרות,  במילים  היום".  פסח  היום  בשבת  שתא  לכולא  "דמפקי   - הייתה 
יותר.  גדול  תענוג  יש  ליהודים  גדול,  מעצמו  שלו  שהתענוג  כמה  שעד  לאחשורוש 
לגמרי,  אחר  מסוג  תענוג  הוא  לאחשורוש,  המן  מסביר  כך  היהודים,  של  התענוג 
זהו תענוג אלוקי של שבת קודש ושל  כי  יהיה,  תענוג כזה שלאחשורוש לעולם לא 
ימים טובים. היהודים מזלזלים בתענוג של אחשורוש, לא מתפעלים ממנו, ואוחזים 

בתענוגים שלהם.

כאשר המן טוען כך לפני אחשורוש, הוא בעצם משליך על אחשורוש את הטענה 
שטען כלפיו מרדכי. מרדכי טען להמן שמכיון שהוא רק מקנא ומנסה לחקות תענוג 
של אחרים, לכן הוא לעולם לא יוכל להתענג באמת. כעת המן מגיע לאחשורוש וטוען  
יידע שקיימים אלו  הוא תמיד  כי  סיפוק מהתענוג שלו,  לו  להיות  יוכל  לא  שלעולם 

שלהם יש תענוג גדול יותר שהוא לעולם לא יוכל להשיג.    

טענה זו של המן אכן מרגיזה את אחשורוש, כי הוא לא רוצה לחיות מתוך ידיעה 
שיש תענוג גדול יותר אותו לעולם הוא לא יוכל להשיג. אחשורוש לא רוצה שיהיה 
ולכן כאשר המן מבקש לאבד את  לו ליהנות מהתענוג שלו מעצמו,  מישהו שיפריע 
היהודים המלך מאשר לו. כאשר אחשורוש מאשר לאבדם הוא מתכוון לאבד כמו אדם 
המאבד חפץ, כאשר מישהו מאבד חפץ הוא מסיח דעתו מהחפץ כאשר הוא מתייאש. כך 
אחשורוש רוצה להסיח את דעתו מהיהודים, על ידי שלא ישמעו עליהם ועל התענוגות 
שלהם בממלכה. כך גם הוא לא ישמע עליהם, והם לא יפריעו לו להתמסר לתענוגיו. 

כאשר המן כותב את האגרות הוא כותב להשמיד להרוג ולאבד. כפי שנכתב, להמן 
מאד חשוב שלא ישאר אף אחד שטוען שהתענוג שלו מזויף ולכן המציאות לא באמת 
סובבת סביבו. כאשר המן כותב להשמיד ולהרוג הוא רוצה שבפועל לא ישארו יהודים, 
וכך לקיים את רצון אחשורוש 'לאבדם'. המן באמת חושש מהיהודים כי הם מאיימים 

לו על עצם הקיום, אך אחשורוש לא ממש מפחד, הוא רק לא רוצה שהם יפריעו לו.

לבסוף במשתה אסתר כאשר אסתר טוענת לפני אחשורוש שמרחפת גזירת השמדה 
על היהודים, אחשורוש מופתע ואומר "מי הוא זה ואיזהו אשר מלאו לבו לעשות כן". 
מה  כל  היהודים.  כל  את  יהרגו  שבפועל  התכוון  לא  בעצמו  שהמלך  רואים  אנו  כאן 
תהיה  לא  וממילא  שלו  במלכות  מקום  יתפסו  לא  שהיהודים  הוא  רצה  שאחשורוש 

מציאות של תענוג שמאיימת על התענוג שלו.

וכאשר אבדתי אבדתי
נעשה,  אשר  כל  את  יודע  היהודי  מרדכי  הבירה  בשושן  מתפרסמת  הגזרה  כאשר 
משום כך הוא יוצא ברחוב העיר לובש שק ואפר וצועק צעקה גדולה ומרה. על אסתר 
אותה  זה שמודיע  הוא  ומרדכי  נעשה,  יודעת את אשר  כתוב שהיא  לא  זאת  לעומת 
ושולח אותה אל המלך. כיצד יתכן שאסתר המלכה, המקורבת למלכות יותר ממרדכי, 

לא יודעת מהגזירה של אחשורוש בעוד מרדכי כן יודע עליה?

זאת  בכל  אך  אחשורוש,  של  הגזירה  על  מרדכי  כמו  יודעת  שאסתר  לומר  ונראה 
היא לא מבטאת את הידיעה הזו בהתנהגותה ובמעשיה. כתבנו לעיל שמרדכי הוא זה 
זאת שמתמסרת  היא  ואילו אסתר  למלך אחשוורוש,  בהתמסרות של אסתר  שבוחר 



המן גוזר 





ע
ל היהודים







-22-

בפועל. בגלל שמרדכי הוא זה שבוחר הוא בעצם כל הזמן מבחין במה שמתרחש, ועל 
פי ההתרחשויות הוא מכריע מה לבחור. 

לכן כאשר הוא שומע על גזרתו של המן, אמנם הוא לא מתמרד נגד המלך כי הוא 
בחר בהתמסרות למלך, אבל הוא מבין שהוא צריך לצעוק כי נעשה פה משהו לא טוב. 
כאשר מרדכי צועק הוא לא נכנס בשער המלך, הכניסה לשער המלך מבטאת טרוניא 
והתנגדות מפורשת למלך. אם מרדכי צועק בתוך שער המלך, הרי הוא כבר צועק על 

המלך מוחה ומתמרד, ואת זה מרדכי אינו רוצה לעשות.

אסתר מתנהגת כאילו היא לא יודעת את כל אשר נעשה כי היא מסורה כל כולה 
למלך אחשורוש ולכן היא גם לא צועקת. יותר מזה, היא אומרת למרדכי להסיר את 
השק כי אין לבוא אל שער המלך בלבוש שק. כלומר על מה אתה צועק הרי אנחנו 

מסורים למלך בכל מאדנו. 

בתגובה מרדכי אומר לאסתר כך: את שמתמסרת למלך בכל ליבך, צריכה ללכת אל 
המלך להתחנן לפניו על עמך, ואם לא תלכי אז את ובית אביך תאבדי. את תאבדי כי 
את לא עושה את הייעוד שלך, היעוד שלך הוא להתמסר למלך, אך כעת ההתמסרות 
צריכה להפוך מהתמסרות של התבטלות והיענות למלך )פסיבית(, להתמסרות מעשית 

של בכי ותחנונים )אקטיבית(. כלומר המלך עצמו רוצה שתבואי ותתחנני אליו.

של  הצעקה  אסתר,  של  התחנונים  לבין  מרדכי  של  צעקה  בין  מהותי  הבדל  ישנו 
מרדכי מבטאת את חוסר היכולת של מרדכי להשלים עם המצב. אך התחנונים של 
אסתר מבטאים משהו אחר; כאשר אדם מתחנן למישהו הוא אומר לו תן דעתך עלי. 
אסתר לא אומרת שיש כאן משהו לא בסדר, אלא היא אומרת לאחשורוש אני לגמרי 

בידיך מתמסרת אליך לגמרי, אנא בחר בי שאמצא חן בעיניך. 

אסתר אומרת למרדכי שהיא תלך אל המלך כדבריו, 'וכאשר אבדתי אבדתי'. אסתר 
זה אומר שהיא לא מתמסרת  כי  מבינה שאם היא לא הולכת אל המלך היא תאבד 
באופן מוחלט למלך, שכן ההתמסרות למלך בשעה זו צריכה להתבטא על ידי פנייה אל 
המלך מתוך הרגשת תלות ותחנונים. ואם היא כן הולכת אל המלך, היא גם כן תאבד, 
משום שכאשר אסתר הולכת למלך היא בעצם תולה את עצמה בידיים שלו לגמרי, 
אם המלך ירצה בה היא תהיה ואם הוא לא ירצה בה היא לא תהיה. לכן אסתר אומרת 

כאשר אבדתי אם לא אלך אל המלך, כך אבדתי גם אם כן אלך. 

כאשר מרדכי ואסתר בוחרים להתמסר למלך עד כדי כך, הם בעצם מקיימים את 
מה שאמר המלך 'יכתב לאבדם'. אסתר בעצת מרדכי מתמסרת לגמרי למלך, ובכך היא 
אומרת לו שאין ליהודים תענוג מעצמם, ורק למלך יש תענוג מעצמו. כאשר אחשורוש 
רואה שליהודים אין תענוג מעצמם כמו שיש לו הוא כבר לא מודאג מהם, כי מבחינתו 
כבר התקיים רצונו 'לאבדם'. אחשורוש רצה לאבד כל מי שיש לו תענוג מעצמו חוץ 

ממנו, וכאשר מתברר לו שאין ליהודים תענוג מעצמם הם כבר 'אבודים' מבחינתו.

הדמויות בעבודת ה'

המן מבטא את חלק הרע שבתוכנו, החלק שלא מוכן להיכנע לקב"ה 
כי הוא רוצה שכל המציאות תתנהל סביבו. מרדכי טוען כלפי חלק זה: 



המן גוזר 





ע
ל היהודים







-23-

יסתובב סביבך הכל צריך להסתובב סביב הקב"ה!  מה פתאום שהכל 
בתגובה המן עונה למרדכי שה' הוא זה שרוצה שאדאג לעצמי, עובדה 
שהוא ברא עולם בו כולם נמשכים לדאוג רק לעצמם. בתגובה מרדכי 
עונה לו: אני יודע מה ה' באמת רוצה וה' רוצה שנחשוב כל הזמן מה הוא 
רוצה. כלומר כאשר יהודי בוחר לחיות למען הקב"ה הוא בוחר בזה כנגד 

הטבע שלו להימשך לעולם - אותו ה' בעצמו ברא. 

בהמשך הוויכוח המן בא לקב"ה ואומר לו שהיהודים ממציאים את 
אנו  כאשר  עיניהם.  כראות  דבריך  את  ומסבירים  פה  שבעל  תורה  כל 
שומעים בתוכנו את טענתו של המן, אנו מרגישים שיש קטרוג לפני ה' על 
כל הקשר שלנו איתו. פתאום עולה בליבנו שכל הקשר שלו עם ה' הוא 
רק דמיון וממילא 'יכתב לאבדם' כלומר אין קשר אמיתי. כאשר היהודי 
שומע את גזרתו של המן הוא צועק, הוא לא מוכן להשלים עם המציאות 

ולהרגיש שאין לו קשר אמיתי עם ה'.

לנשמה  קוראים  אנו  ה',  עם  שלנו  הקשר  על  צועקים  אנו  כאשר 
למלך  שתלך  ה',  את  שמחפש  עמוק  הכי  לחלק  שבתוכנו,  האלוקית 
ותתחנן לפניו שבאמת יהיה קשר אמיתי ביננו לבינו. הנשמה מצד עצמה 
מרגישה שהיא כל הזמן דבוקה בה' היא לא יודעת את אשר נעשה, אך 
מרדכי אומר לה אם לא תתחנני לה' את ובית אביך תאבדו, כלומר את 
מתנתקת מה'. באמת ה' רוצה שתבכי לפניו, ולא תשארי מחוץ לסיפור 
יהודי בגוף וממילא גם הנשמה  יהיה  ואם את לא תעשי את רצונו לא 

תיעלם. 

נשמה שרוצה מאוד להתמסר  בתוכנו  אנו מרגישים שיש  זה  בשלב 
לקשר עם ה', אך איננו יודעים אם ה' באמת יענה לקשר איתנו. זו היא 
ואם  ה' אנו אבודים,  נחפש את הקשר עם  הרגשה של אבדון, אם לא 
נחפש את הקשר עם ה' אולי ה' לא יענה לי ואז אהיה אבוד. אך הבחירה 
שלנו בה' דוחפת אותנו ללכת להתחנן בכל הכוח ולעורר רחמים לפני ה' 

שנמצא חן בעיניו ושנרגיש שיש קשר אמיתי ביננו לבינו.

כאשר אנו מוסרים את עצמנו לגמרי לה', אנו מעוררים את החשק של 
ה' לבחור בנו. כאשר אנו מרגישים שה' בוחר בנו, הקשר איתו כבר אינו 
דמיון. אנו מבינים שה' רצה שבאמת נתמסר לקשר איתו ודווקא מתוך 
התמסרות זו נחשוב מה הוא באמת רוצה. לאחר שיש לנו ביטחון וודאות 
טבעתו  את  לקחת  יכולים  אנו  שלו  המסירות  ובתחושת  איתו  בקשר 

ולכתוב מהו רצונו בתורה שבעל פה.



ספר חדש

ספר 'זה השער' נכתב כביאור
לחלק השני של ספר ליקוטי
אמרים - שער היחוד והאמונה

של אדמו"ר הזקן. 

בחלק זה של ספר התניא,
אדמו"ר הזקן מניח את היסוד
לכל עבודת ה' - האמונה

הטהורה באחדות ה'.

ספר ‘זה השער’ מסביר את
היסודות החשובים שמניח
אדמו"ר הזקן בשפה השווה

לכל נפש. 

על ידי הלימוד בספר, האמונה
בה' נהיית בהירה יותר, עד
שגם אנשים כערכנו יכולים
לחוש את הקב"ה בכל חלקי

המציאות.

לרכישה - עתי 0585277247

ניתן להזמין ישירות באתר ישיבת עוד יוסף חי - בכתובת
WWW.ODYOSEFCHAI.CO.IL



אסתר


והמן 




-25-

אסתר והמן
בית המלך הפנימית תלויה בחסדיו של המלך, לעומתה  נכנסת לחצר  אסתר 
המן עומד בחצר בית המלך החיצונה והמלך מרגיש בכך ושואל מי בחצר. מהי 

הטעות של המן ומהו סוד ההצלחה של מרדכי ואסתר?

אסתר   - לרצונם  להיענות  מהמלך  המבקשות  דמויות  שתי  ישנן  המגילה  בסיפור 
והמן. כל אחת מהם עושה זאת באופן אחר, בעזרת ה' נתבונן בהבדלים ביניהם ונלמד 

כיצד אנו רוצים לפנות לה'.

נפשי בשאלתי

כאשר אסתר הולכת אל המלך להתחנן לו ולבקש מלפניו על עמה, היא מתאמצת 
בית  נכנסת לחצר  להגיע אל המלך. אסתר  כדי  חוקי הממלכה  על  עוברת  ואף  מאד 
המלך הפנימית, תלויה לגמרי ברחמיו ובחסדיו ומצפה שיושיט לה את שרביט הזהב. 
גם לאחר שהמלך מושיט לאסתר את שרביט הזהב היא אינה אומרת מה רצונה. אסתר 
מזמינה את המלך למשתה )יחד עם המן(, באותו משתה היא מזמינה אותו לעוד משתה 

ורק במשתה השני היא תגלה למלך מהי בקשתה.

תפקידו של בית המלכות הוא לייצר רוממות בין המלך לנתיניו, לשים את המלך 
מורם מעם כך שלא כל אחד יכול לדבר עם המלך כשווה אל שווה. רוממות זו גורמת 
לכל מי שנמצא בארמון להשתמש במידת החנופה, כדאי להחניף למלך כדי לעלות 
בסולם. כאשר אדם מתחנף למלך הוא מדבר טוב למלך כדי לקדם את עצמו, ובעצם 
את  להשמיד  מהמלך  מבקש  המן  כאשר  לדוגמא,  האישית.  טובתו  את  רוצה  הוא 
היהודים הוא אומר למלך 'את דתי המלך אינם עושים ולמלך אין שווה להניחם', הוא 

מחניף למלך כדי לקדם את מטרותיו. 

מי  כל  נחתמה לטובת המלך,  כלומר שהיא  חנופה,  ידי  על  נחתמה  כיוון שהגזרה 
שמתנגד לגזרה בעצם מתנגד למלך. ממילא כל הנמצאים בארמון המלוכה דואגים 

להיות בעד הגזרה כדי שלא יינטל מעמדם.



אסתר


והמן 




-26-

אסתר לעומת זאת מתנגדת לגזרה ואף אינה רוצה להחניף למלך, היא רוצה לשאת 
להסכים  המבקש  על  בעיני המתבקש,  חן  תמצא  אדם  של  כדי שבקשתו  בעיניו.  חן 
להיות תלוי באמת בחסדיו. כאשר מי שמבקשים ממנו מרגיש שיש מישהו שבאמת 
זקוק לו, המבקש נושא חן בעיניו ועושה לו חשק להיענות לו. כאשר אסתר מבקשת 
כאשר  בו.  שלה  והנזקקות  התלות  כל  את  לגלות  לפניו,  להתחנן  באה  היא  מהמלך 
אסתר נכנסת לחצר בית המלך הפנימית ומצפה שיושיט לה את שרביט הזהב, היא 
תלויה לגמרי בחסדי המלך. כך היא נכנסת באמת לפנימיות המלך, נושאת חן בעיניו 

והוא באמת מושיט לה את שרביט הזהב. 

כאשר אסתר נכנסת אל המלך היא מסתירה את בקשתה. אסתר מרגישה שכל באי 
הארמון מתנגדים למעשיה, כולם מחניפים למלך וממילא הם חייבים להיות בעד הגזרה 
ולכן אינה רוצה לגלות בפניהם  את בקשתה. אסתר צריכה את המלך בעצמו, לפגוש 
אותו במקום פרטי לא בכסא המלכות בו היא תוכל להתחנן לפניו, להיות לגמרי תלויה 
בו וכך לשאת חן לפניו. אסתר מזמינה את המלך למשתה אשר עשתה, בו אין את כל 
מי שעומד בבית המלכות כך שהיא תוכל לחשוף את נזקקותה. אכן, במשתה הראשון 
על אף שאין חשש שמישהו לא רצוי ישמע את דבריה אסתר ממשיכה להסתיר את 
בקשתה אפילו מהמלך בעצמו, ובכך היא מראה למלך שהוא חשוב לה יותר מהבקשה 

שלה.

כיצד המן מבקש מהמלך

למחרת הכניסה של אסתר למלך אחשורוש, נכנס המן לבקש מהמלך לתלות את 
מרדכי. ישנם מספר הבדלים בין כניסתה של אסתר לכניסתו של המן:

המלך  בית  בחצר  עומד  המן  ואילו  הפנימית  המלך  בית  לחצר  נכנסת  אסתר  א. 
החיצונית.

ב. אסתר באה לבקש מהמלך ולהתחנן לו, המן בא לאמֹר למלך לתלות את מרדכי.

ג. כאשר אסתר נכנסת היא תלויה לגמרי בחסדיו, שהרי אם המלך לא יושיט לה את 
שרביט הזהב היא חייבת מיתה, ואילו כאשר המן נכנס המלך הוא זה שפונה אל החצר 

החוצה ושואל מי בחצר. 

כולם  ומיד  נכנס  הוא  גדולה,  מאד  התרחשות  ישנה  לארמון  מגיע  המן  כאשר 
המשרתים  העניינים.  מרכז  שהוא  מילים  ללא  אומר  הזמן  כל  הוא  לו,  משתחווים 
נכנס לארמון  והמלך מגדל אותו, בעצם הכל סובב סביבו. כאשר המן  מכירים אותו 
ישנה התרחשות גדולה כל כך, עד שהמלך צריך לפנות החוצה כדי להיות בעניינים. 
המן כל כך מרגיש במרכז עד שכאשר הוא נכנס אל המלך, הוא לא מבקש מהמלך - 
הוא בא 'לאמר למלך' - מבחינתו הוא זה שמצווה על המלך. עד עכשיו ראינו שהמלך 
אחשורוש תענוגו מעצמו, ולפתע אנו רואים שהוא מתעניין בהתרחשות חיצונית לו. 
בשלב זה המלך שם לבו לכך שהמן שם את עצמו במרכז העניינים, והוא צריך להתיישב 

בדעתו כיצד הוא מגיב להמן.



אסתר


והמן 




-27-

אשר המלך חפץ ביקרו

המלך  אשר  באיש  לעשות  מה  המלך  אותו  שואל  לארמון,  נכנס  המן  כאשר  מיד 
המלך  עבדי  כל  המן.  מבחינת  לשאלה  ההקדמה  מה  לבנו  לשים  ננסה  ביקרו?  חפץ 
כורעים ומשתחווים להמן, אתמול אסתר הזמינה את המן לסעודה, היום המלך שואל 
מי בחצר ומיד כשאומרים למלך שהמן בא המלך קורא לו להיכנס. המן כבר משוכנע 
שכל המציאות סובבת סביבו. כאשר המלך שואל אותו מה לעשות, המן חושב 'למי 
יחפוץ המלך לעשות יקר יותר ממני'. תשובתו של המן רק מחזקת את אותה הרגשה, 
'יביאו לבוש מלכות וסוס אשר רכב עליו המלך ואשר ניתן כתר מלכות בראשו', הוא 

צריך להיות המלך וכל המציאות תסתובב סביבו.

כן  ועשה  דיברת  כאשר  הסוס  ואת  הלבוש  את  קח  'מהר  היא:  המלך  של  תגובתו 
'יקר' דווקא  למרדכי היהודי היושב בשער המלך'. המלך מכריע שהוא רוצה לעשות 
למי שבוחר במלך ושם את המלך במרכז, דווקא לאותו אחד שגם כאשר הוא מציל את 
המלך לא נעשה עמו דבר. בדרך כלל כולם עושים למלך טובה משום שהם מחניפים 
למלך ומצפים לתמורה על כך. כאשר מחניפים למלך, הוא מצידו נהנה ויש לו אינטרס 
לשלם את חובו למי שהחניף לו. אך כיון שמרדכי לא עשה טובה למלך כחנופה אלא 
מתוך בחירה במלך ללא ציפייה לתמורה, לכן המלך מצידו לא ראה צורך לשלם לו 
על כך, ולא נעשה עמו דבר כי הוא לא מביע תלות במלך. כעת המלך בוחר לייקר את 
הבחירה של מרדכי בו, ולגדל אותו, כי חוסר התלות של מרדכי במלך מבטאת בחירה 

במלך ולא בתמורה שהמלך ייתן. 

לעומת זאת, את המן שמחניף כל הזמן למלך ונהנה כל הזמן מהתמורה שהמלך 
נותן לו, המלך נהנה דווקא להשפיל כעת, כאשר התגלה שהמן דורש רק את טובתו 
האישית ולא בוחר באמת למלך. אחשורוש נהנה להכריח את המן לשים לב שהוא זה 

שמסתובב סביב המלך ולא המלך סביבו

כמו  המלך  לשער  חוזר  מרדכי  העיר,  ברחוב  מרדכי  את  מרכיב  שהמן  לאחר  מיד 
שישב קודם. ככל הנראה מרדכי מבין שאם המן מרכיב אותו כך ברחוב העיר, מסתמא 
היה איזה שהוא חידוש בארמון המלך. מרדכי כלל לא מייחס חשיבות לגדולה שלו, 

מרדכי מיד חוזר לשער המלך כי כל מה שמעניין אותו זה מהו דבר המלך. 

כמו שנכתב, המן בא לאמֹר למלך, מבחינת המן המלך צריך להקשיב לדבריו. מרדכי 
ואסתר לא רוצים להכריח את המלך או לשכנע אותו, הם רוצים שיבחר בהם מרצונו. 
מרדכי אמנם צועק, אבל הוא עושה זאת מחוץ לשער המלך, הוא לא רוצה לשנות או 
להכריח את המלך. אסתר נכנסת לחצר בית המלך הפנימית למקום הכי פנימי, היא 

בוכה ומתחננת, אך היא כלל לא רוצה להכריח את המלך. 

למעשה קורה דבר נפלא, דווקא אסתר שכל הזמן דואגת רק למלך בעצמו, מצליחה 
להוציא את המלך מעצמו להיענות לבקשה של מישהו מחוץ לו. אסתר מצליחה לגרום 
למלך להרגיש שמה שמחוץ לו לא באמת חיצוני לו אלא חלק ממנו, ולכן הוא נענה 
אך  לו,  חיצונית  במציאות  להכיר  המלך  את  למשוך  מנסה  לעומתה,  המן  לבקשתה. 
המלך  כאשר  לבסוף  העצמי.  תענוגו  בתוך  ולהשתקע  להתבצר  לו  גורם  הוא  בפועל 



אסתר


והמן 




-28-

מרגיש שהמן הוא זה שמושך אותו, ולא הוא זה שמגדל את המן - הוא מתמלא חמה 
ותולה אותו על העץ...

לבקוע את כל המסכות

הפסוק  על  רש"י  בדברי  נעיין  ה',  בעבודת  כה  עד  שביארנו  מה  את  להסביר  כדי 
ואתחנן אל ה':

לָהֶם  שֶׁיֵּשׁ  פִּי  עַל  אַף  חִנָּם.  מַתְּנַת  לְשׁוֹן  אֶלָּא  מָקוֹם  בְּכָל  חִנּוּן  וָאֶתְחַנַּן – אֵין 
לַצַּדִּיקִים לִתְלוֹת בְּמַעֲשֵׂיהֶם הַטּוֹבִים, אֵין מְבַקְשִׁים מֵאֵת הַמָּקוֹם אֶלָּא מַתְּנַת 

חִנָּם.

כאשר משה רבנו רוצה להיכנס לארץ הוא מבקש מהקב"ה מתנת חינם. לכאורה 
מתבקש שלאחר שימוש באמונה של כל כך הרבה שנים, משה רבנו יתבע מהקב"ה את 
המגיע לו. אך צדיקים מבקשים מהקב"ה מתנת חינם כי הם לא רוצים להכריח, הם 

רוצים שהקשר בינם לבין ה' יהיה לגמרי בחירי. 

לדעת לבקש

מרדכי ואסתר מלמדים אותנו כיצד עלינו לפנות לה', מצד אחד אם 
אנחנו 'צועקים' על ה' אז אין לבוא בשער המלך, כלומר זה טוב וחשוב 
לצעוק את מה שכואב לנו, אבל לא לדרוש בצורה שכביכול מכריחה את 
ה'. מצד שני עלינו לנסות להגיע למקום בו אנו מוסרים את כל האישיות 
ושם לבקש  בו,  שלנו לה', ממש מוסרים את הנפש כדי להיות תלויים 

ולהתחנן לפניו שיבחר בנו.

להגיע  מהאדם  מונע  המלוכה  בית  המגילה,  בסיפור  שנכתב  כמו 
אל המלך. כך כביכול גם בקשר עם ה' שברא עולם עם מלא מחיצות 
והסתרים, הגורמים לנו להרגיש שכמעט בלתי אפשרי להיכנס אל המלך. 
כל  על  לדלג  עלינו  הפנימית,  המלך  בית  לחצר  להיכנס  שנצליח  כדי 

המסכים וההסתרים, ודווקא שם לבכות ולהתחנן לפניו שיבחר בנו.

דיברנו על המן כאשר הוא גוזר להשמיד את היהודים, ומסתיר זאת 
מהמלך. אך כעת אנו עוסקים בהמן כאשר הוא פונה למלך ונמצא סמוך 
לו. את ההמן ה'עדין' בו אנו עוסקים כעת ניתן לדמות ליהודי שמתפלל 
רוצה  הוא  בעצם  אשר  הטובים,  מעשיו  בזכות  לו  שיענה  מה'  ודורש 
להכריח את המלך להיענות לו. לפעמים אנו חושבים שמגיע לנו בזכות 
שהתפללנו כראוי, או בזכות מעשים טובים שעשינו. מחשבות אלו בעצם 
בקשתנו.  את  למלא  שצריך  זה  הוא  וה'  סביבנו,  סובב  שהכל  אומרות 
להרוג  כביכול.  שבתוכנו  מרדכי  את  לתלות  למלך  לאמֹר  באים  אנחנו 
את מרדכי פירושו למחוק מנפשנו שלנו את הרצון שכל המציאות שלנו 

תתנהל אך ורק סביב הקב"ה. 



לשמיעת שיעורים נוספים חייגו כעת ל'קול הלשון' 

073-371-8149

נהניתם?
רוצים לשמוע עוד?

לשמיעת 
 השיעורים

לחג הפורים 
יש להקיש 7,7 

אסתר


והמן 




-29-

כאשר אנו תולים את הבקשה שלנו לגמרי ברצון ובבחירה של ה', אנו 
מוכיחים שיותר ממה שחשוב לנו החיים והצרכים שלנו, חשוב לנו הקשר 
עם ה'. כלומר, המציאות הכי פנימית שלנו זה שאנו רוצים להיות חלק 
מה'. כאשר אנו מבטאים היטב שכל כולנו זה רק להיות חלק מה', כאשר 
ה' נענה לנו הוא לא נענה למישהו נפרד ממנו, אלא הוא נענה למישהו 

שלגמרי חלק ממנו.



בלילה ההוא








-30-

בלילה ההוא
מהלך הדברים עד כה בנוי על כך ש'המלך' הוא משל לקב"ה. מה המקור למשל 
זה? על הפסוק 'בלילה ההוא נדדה שנת המלך', הגמרא במסכת מגילה מביאה 

שלוש דעות, המסבירות את 'נדדה שנת המלך' כל אחת באופן אחר…

לבין  הפנימית  המלך  בית  לחצר  אסתר  של  כניסתה  בין  ההבדל  על  למדנו  קודם 
כניסתו של המן אל החצר החיצונה. בין שתי הכניסות הללו שהיו יום אחר יום, ישנו 

לילה רב חשיבות בסיפור המגילה.

שנת מלכו של עולם

באותו לילה נדדה שנת המלך, כתוצאה מכך הוא קורא בספר הזכרונות ושם הוא 
רואה שמרדכי הציל את המלך ולא נעשה עמו דבר. בהמשך המן נכנס אל המלך, והוא 
יועץ למלך להרכיב את מרדכי ברחוב העיר ולקרוא לפניו 'ככה יעשה לאיש אשר המלך 

חפץ ביקרו'.

על הפסוק 'בלילה ההוא נדדה שנת המלך' הגמרא במסכת מגילה )דף טו ב( אומרת:

'בלילה ההוא נדדה שנת המלך' אמר רבי תנחום: נדדה שנת מלכו של עולם. 
ורבנן אמרי: נדדו עליונים נדדו תחתונים. רבא אמר: שנת המלך אחשורוש 

ממש.

בדברי הגמרא אנו רואים שלושה דעות בהסבר הפסוק, וארבעה סוגים שונים של 
נדודי השינה.

ר' תנחום אומר שהמלך זה הקב"ה, נדדה שנת מלכו של עולם. 

רבנן אומרים שנדדה שנת העליונים וממילא נדדה גם שנת התחתונים. רש"י מסביר 
)בפירוש הראשון( בדעת רבנן שהמלך אחשורוש הוא התחתונים, והעליונים אלו המלאכים 

שהיו מבהילים אותו 'שלם טובה למי שעשה לך'. לקמן נסביר מה מטריד את המלאכים, 
וכיצד טרדתם משפיעה על תחושתו של אחשורוש.



בלילה ההוא








-31-

רבא אמר שהמלך הוא אחשורוש, ונדודי השינה שהיו לו נבעו מהמאורעות בארמון; 
כמו שהגמרא מסבירה, שאחשורוש חשש ממרד שזוממים נגדו אסתר והמן.

הכל בהשגחה פרטית

ר' תנחום שאומר שהמלך זה הקב"ה, כי לדעתו רואים במוחש שהיה פה צירוף של 
ידי ה'. בסיפור המגילה עד כה לא ראינו שום מעורבות  הרבה מקרים המכוונים על 
של הקב"ה, לא מוזכר בשום מקום שם ה', ולכאורה כל המציאות מתנהלת רק בדרך 
הטבע. לפתע בחלק זה של סיפור המגילה, אנו רואים את פעולותיו ועירובו של הקב"ה 
במציאות. בהשגחה פרטית, דווקא בלילה ההוא לפני שהמן נכנס לאמר למלך לתלות 
את מרדכי, נדדה שנת המלך, והוא קרא בספר הזכרונות על מרדכי. לעומת ר' תנחום, 
רבא אומר שהמלך זה אחשורוש ממש, כי לדעתו ניתן להסביר את המאורע על פי דרכי 

הטבע. ואילו רבנן משלבים בין המציאות הרוחנית למציאות הגשמית.

שלושת  באמת  אך  השני,  על  אחד  חולקים  הפירושים  ששלושת  נראה  לכאורה 
עומק  רבדים  בארבעה  המציאות  את  לתאר  באים  השינה  נדודי  וארבעת  הפירושים 
לפנים מעומק. כאשר נראה כיצד אפשר להסביר את ההתרחשות של הלילה ההוא 

בארבעה רבדים, נוכל ללמוד שאת כל מעשה המגילה ניתן לקרוא בכמה רבדים.

אחשורוש ממש

בין אסתר  לב לקשר שנתהווה  רבא, אחשורוש שם  כפי שהגמרא מסבירה לדעת 
כפי שהסברנו,  והוא חושש.  להמן, כאשר אסתר מצרפת את המן למשתה שהכינה, 
התכונה של אסתר היא ההתמסרות, ותכונתו של המן זו הקנאה. שנתו של אחשורוש 
בהתמסרותה  למלך  התמסרותה  את  מחליפה  שאסתר  חושש  שהוא  משום  נודדת, 
אותו.  צריכים  לא  כבר  כי  גדולה,  בבעיה  נמצא  המצב, אחשורוש  זה  אכן  אם  להמן. 
המן המקנא בא אל סיפוקו, מכיון שמתמסרים אליו ולא אל המלך. ואסתר באה אל 
כח  קיבל מהמלך  המן  תכונת ההתמסרות שלה.  את  מכיון שהיא מממשת  סיפוקה, 
עצום, ובגלל שהוא מלא קנאה הוא בוודאי ינצל כל אפשרות שיש לו כדי למרוד במלך 
ולקחת את כל הגדולה לעצמו. אם אכן אסתר פנתה עורף למלך והחליטה להתמסר 

להמן, רובץ על אחשורוש איום מוחשי.

הגמרא ממשיכה ומספרת, שאחשורוש לא מבין - אם אכן מתוכנן נגדי מרד, האם 
אחשורוש המחשבה  של  בראשו  עד שעולה  כך.  על  לי  שיספר  אותי  מי שאוהב  אין 
ודברים של  הדין  את  להסביר  ניתן  לו.  ולא שילמתי  טובה  לי  מי שעשה  יש  האם   -
אחשורוש בינו לבין עצמו כהרהורי חרטה על כך שהוא נגרר אחר הרוע והרשעים, ולא 
גידל ורומם את הטוב והצדיקים. אחשורוש לא מתחרט רק על מקרה מסוים בו הוא 
לא שילם למישהו שהיטיב עימו, אלא על הדרך הכללית בה נהג, לגדל את המן ואת 

הקנאה שלו, כי כעת הוא רואה שהדרך הזו מפילה אותו ומהווה איום נגדו. 

אחשורוש נרגע רק כאשר הוא הוא פותח את ספר הזכרונות, ונזכר במרדכי היהודי. 
כפי שהסברנו, תכונתו של מרדכי היא הבחירה במלך. כאשר תכונת ההתמסרות של 
אסתר מונהגת על ידי הבחירה של מרדכי, אין סיבה לדאגה. מרדכי בוחר במלך מכיון 



בלילה ההוא








-32-

שהוא מבין שתענוגו של המלך מעצמו, והוא לעולם לא יבחר בהמן שכולו רק קנאה 
וחיקוי של הדבר האמיתי. 

נדדו עליונים נדדו תחתונים
לפי דעת רבנן, הסיבה לנדודי השינה של אחשורוש היא לא ההתרחשות במציאות 
יש הרבה רעש  ישנים,  הגשמית אלא ההתרחשות במציאות הרוחנית. המלאכים לא 
בשמים, ונפשו של אחשורוש חשה בתכונה הרבה למעלה ולכן שנתו נדדה. המלאכים 
לא רגועים משום שהרוע במציאות שולט, והקב"ה לא מתפעל מכך ונראה שזה כלל 
לא אכפת לו. החשש אצל המלאכים גדול, והוא בא לידי ביטוי בנפשו של אחשרוש 

שגם היא לא מיושבת. 

שנתו של אחשורוש נודדת כי משהו לא מתיישב לו. מהותו של המלך היא תענוג, 
והוא הולך עד הסוף עם ההנאה שלו. אחשורוש החליט ללכת עם הרעיונות של המן, 
מכיון שהוא חשב שכך הוא יגדיל את ההנאה שלו. אחשורוש ידע שהמן מסמל קנאה 
ולא הנאה, אך הוא סבר שהנאתו תגדל כאשר הוא יגדל מישהו שמקנא בו. אך כעת 
המלך שם לב שבכך הוא נגרר לרוע של המן, וההנאה שלו לא אמיתית. כי כמו שהמן 
לא יכול להתענג באמת כי התענוג שלו הוא רק כאשר מישהו אחר מקנא בו, כך גם 
התענוג של אחשורוש נגרר לשם, והוא מגלה שהוא לא יכול להתענג אלא אם כן המן 
יקנא בו. בשלב זה המלך מגיע למסקנה שדווקא כאשר הוא יגדל את מרדכי הנאתו 
תהיה אמיתית, כי הוא בוחר בתענוג של המלך, שהינו תענוג עצמי שלא בא על חשבון 

אף אחד, ואילו את המן שעסוק בקנאה ולא בהנאה צריך להשפיל.  

נדדה שנת מלכו של עולם
כאשר ר' תנחום אומר שנדדה שנת מלכו של עולם, הוא מתאר את הרובד העמוק 
יותר, את צורת ההסתכלות של הקב"ה על המציאות. חז"ל מסבירים שהמן טוען בפני 
שקורה  מה  ובודק  בוחן  לא  שה'  נראה  זה  כלומר  ישן.  כביכול  שהקב"ה  אחשורוש 
במציאות. כאשר ה' לא מסתכל על המציאות, הוא נותן למציאות להתנהל כמו שהיא 
ובכך הוא נותן מקום להנהגת הרשעים. לעומת זאת, כאשר ה' מביט ובודק את המציאות 

הוא מצפה לכך שיחפצו בו, וכאשר הצדיקים חפצים בו הוא נענה להם בחזרה. 

בדומה לזה מצינו בילקוט שמעוני )בראשית א' רמז ד'(:

ר' אבהו אמר: מתחילת ברייתו של עולם צפה הקב"ה מעשיהן של צדיקים 
ומעשיהן של רשעים. "והארץ היתה תהו", זה מעשיהן של רשעים; "ויאמר 
אלקים יהי אור", זה מעשיהם של צדיקים. אבל איני יודע באי זה מהן חפץ? 
ממה דכתיב: "וירא אלקים את האור כי טוב", הוי במעשיהן של צדיקים הוא 

חפץ, ואינו חפץ במעשיהן של רשעים.

במדרש אנו רואים שישנה מחשבה שאולי ה' חפץ במעשיהם של רשעים, והוא לא 
מצפה  והוא  הצדיקים,  של  במעשיהם  בוחר  ה'  למסקנה  אך  למציאות.  כלל  לב  שם 
לרצון שלנו בו כדי שייענה לנו. כך גם אצלנו במגילה המן אומר שה' כביכול ישן והוא 
לא מביט במציאות, אך למעשה בלילה ההוא נדדה שנת מלכו של עולם. הקב"ה מקיץ 



לקבלת עלון מעמקים 
השבועי במייל

ניתן לפנות לכתובת
ataitor1@gmail.com

בלילה ההוא








-33-

משנתו ובוחר במעשה הצדיקים שחפצים בו ולא במעשי הרשעים שמתעלמים ממנו. 
יוצא מנדודי השינה של המלך, מרדכי עולה לגדולה  בהמשך סיפור המגילה כפועל 

והמן נופל; ה' נענה לצדיקים ומשפיל את הרשעים.

סיכום
כעת הסברנו את הפסוק 'בלילה ההוא נדדה שנת המלך' בארבעה רבדים:

נגדו,  זוממים  והמן  אסתר  האם  מהמציאות,  מוטרד  אחשורוש  התחתון  ברובד 
וגורמים לכך שהוא יהיה מיותר?  

ברובד פנימי יותר אחשורוש מוטרד בתוך נפשו, האם הוא רוצה להיגרר אחרי הרוע 
של המן, ולהנהיג את המציאות כמלך רשע? טרדתו זו נובעת מטרדתם של המלאכים 

)שהיא הרובד הבא(, האם ה' רוצה שהרוע ישלוט במציאות.

מכך  אכפת  לא  לקב"ה  האם   – ששואלים  אלו  הם  המלאכים  יותר  עמוק  ברובד 
שהרוע והרשעים הם אלו שהולכים להנהיג את המציאות, וכך להשמיד את הצדיקים 

מהעולם?

ברובד הרביעי והעמוק עוד יותר, הקב"ה כביכול מתעורר ובוחר להתעסק במציאות 
ולא להתעלם ממנה, ולכן הוא מגדל את הצדיקים שחפצים ועוסקים בו ונענה להם.



אסתר ו





א
חשורוש




-34-

אסתר ואחשורוש
לאחר שהמלך אחשורוש אומר לתלות את המן, אסתר שבה ומתחננת לפניו 
שיבטל את הגזרה של המן. המלך אינו מסכים לבטל את הגזרה, אך הוא נותן 
לאסתר את שרביט הזהב. מה כל כך יקר לאחשורוש בגזרתו של המן? האם 

גם הקב"ה נהנה מזה שיש רע בעולם?

כעת נתבונן בשיחה שהתקיימה בין אסתר לבין אחשורוש המביאה לבסוף לתליית 
המן ולמהפך הגדול שקורה במגילה.

איש צר ואויב
במשתה השני שעשתה אסתר, שואל המלך את אסתר מה שאלתה, ואסתר עונה 
לו – תינתן לי נפשי בשאלתי ועמי בבקשתי. משיב המלך 'מי הוא זה ואיזה הוא אשר 

מלאו לבו לעשות כן?!' ואסתר עונה: איש צר ואויב המן הרע הזה.

בעקבות דברי אסתר המלך קם בחמתו ממשתה היין, וכאשר הוא חוזר הוא רואה 
את המן נופל על המיטה שאסתר עליה. כאשר המלך רואה זאת הוא שואל הגם לכבוש 
את המלכה עימי בבית? כזו חוצפה ועוד בפני המלך? ומיד "ופני המן חפו". באותו יום 
המלך נותן לאסתר את בית המן, ומרדכי מקבל את טבעת המלך וחמת המלך שככה. 
לכאורה מבחינת המלך כאן נגמר הסיפור, המן גזר על היהודים, המן סיבב סביבו את 
המציאות, כעת הוא תלוי על העץ - הכל טוב. אך עדיין אין מובן מה קורה עם בקשתה 
של אסתר? אסתר ביקשה שיתנו לה את נפשה בשאלתה ואת עמה בבקשתה, והמלך 

מתעלם...

לאחר מספר פסוקים מתארת המגילה כיצד שוב אסתר מתחננת לפני המלך, וגם 
אז המלך לא חוזר בו מגזרתו של המן. המלך עונה לאסתר ולמרדכי שאת המן הוא 
בעיניכם.  כטוב  היהודים  על  כתבו  רוצים  אתם  ואם  לאסתר  נתן  הוא  ביתו  את  הרג, 
כלומר המלך אומר למרדכי ואסתר, אמנם בחרתי לגדל אתכם כי אתם אומרים שאני 
המרכז, אבל אני עושה זאת כי אני נהנה מכם לא בגלל שאני דואג לכם. את גזירת 
המן אחשורוש לא רוצה לבטל,  כי כל דבר שהוא רצה בו ונהנה ממנו מאד יקר בעיניו. 



אסתר ו





א
חשורוש




-35-

כעת מרדכי ואסתר יכולים לכתוב על היהודים כרצונם, כך שהם יוכלו להגן על עצמם 
ליהודים  שמותר  אגרות  שולחים  ואסתר  מרדכי  כאשר  כרצונם.  באויביהם  ולעשות 
להיקהל על נפשם, הם חותמים עליהם בטבעת המלך. אחשורוש אמנם נותן למרדכי 
ואסתר לכתוב בשמו שהיהודים יכולים להגן על עצמם, אבל הוא לא מסכים לבטל את 
הגזירה. אחשורוש נהנה מכך שהיהודים תלויים בו, והוא לא רוצה לוותר על ההנאה 
הזו. אם אחשורוש היה נותן רשות לבטל את הגזירה, היהודים היו פחות מרגישים את 
של  וההתקשרות  התלות  נשארת,  ההשמדה  גזירת  כאשר  אך  במלך.  שלהם  התלות 

היהודים למלך יותר חזקה, וכך ההנאה שלו יותר גדולה. 

שעשועי המלך בעצמותו
כבר בתחילת השיחה בין אסתר לאחשורוש אנו רואים שהמלך שואל על מי שגזר 
את הגזרה – מי הוא זה ואיזה הוא. כלומר, המלך רוצה לדעת מי מנהל פה את העניינים. 
כפי שהתבאר בפרקים הקודמים, המלך בעצמו לא רצה דווקא שיהרגו את היהודים, 
הוא רצה שיכתב לאבדם, אך הוא לא רצה להשמיד ולהרוג. בפועל לא אכפת למלך 
אם היהודים ייהרגו, הוא מתעניין אך ורק במה שקורה בתוכו. אחשורוש בחר לגדל את 
מי שטוען שהמציאות סובבת סביב המלך ולהשפיל את מי שטוען שהמציאות סובבת 
סביבו. לכן אחשורוש הרג את המן, אך אין קשר למה שבפועל יקרה  עם היהודים. 
חשוב לאחשורוש לשדר שהוא לא מחוייב למרדכי ואסתר, כמו שהוא בחר לגדל את 

מי שמתמסר אליו, הוא יכול לבחור לגדל את מי שמקנא בו. 

ותיפול לפני רגליו
לאחר שבית המן ניתן לאסתר ולמרדכי, המגילה מתארת לראשונה שאסתר מתחננת 
אל המלך. 'ותוסף אסתר ותדבר לפני המלך, ותבך ותתחנן לו להעביר את רעת המן 
כבר  אל המלך  דיברה  היא  הפנימית,  בית המלך  לחצר  נכנסה  האגגי'. מאז שאסתר 

שלוש פעמים אך עוד לא ראינו שהיא נופלת לפניו, בוכה ומתחננת.

יכולים להבין מדוע המלך אחשורוש בוחר שלא להיענות לבקשתה של  כעת אנו 
ותתחנן לפניו.  בו אסתר תיפול תבכה  גזירתו של המן, הוא חיכה לרגע  לגבי  אסתר 
במענה לתחנוניה של אסתר המלך מושיט לה את שרביט הזהב. אדמו"ר הזקן הבעל 
אותו.  לה  נותן  הוא בעצם  הוא מושיט לה את שרביט הזהב  התניא מסביר שכאשר 
שרביט הזהב מסמלת את ההנהגה של המלך את המציאות, כלומר המלך נותן לאסתר 
להנהיג את המציאות. למעשה, קרו כאן שלושה שלבים. א. המלך לא נפנה לבקשת 
נותן לה לנהל את המציאות. לאחר  ג. המלך  ב. אסתר מתחננת לפני המלך.  אסתר. 
שאסתר מבקשת שוב להציל את היהודים, שוב המלך אומר שהוא לא מוכן לבטל את 

גזרתו של המן, אך הם יכולים לפעול במציאות כרצונם.

המלך מבין שהגזרה של המן גורמת לאסתר להיות תלויה בו לגמרי, בזכותה היא 
נופלת לפניו, בוכה ומתחננת. על התלות של אסתר המלך לא מוכן לוותר, לכן הוא לא 
מוכן לבטל את הגזרה. אחשורוש יודע שאסתר דואגת לשלום היהודים, והגזרה תגרום 
לה לפעול במציאות בצורה מאוד תקיפה, ובכל זאת הוא נותן לה את שרביט הזהב. 
נפרדת  בצורה  יהיו  לא  אסתר  של  שפעולותיה  לאחשורוש  שברור  היא  לכך  הסיבה 



אסתר ו





א
חשורוש




-36-

ממנו, אלא מתוך התלות והתחנונים שלה אליו. ממילא אחשורוש נהנה מכך שהכוח 
שלו מתפשט חזק במציאות על ידי מישהו אחר. פעולות אלו הם האיגרות שמרדכי 
נפשם  על  ולעמוד  להיקהל  ליהודים  מותר  מעמד,  אותו  לאחר  מיד  שולחים  ואסתר 
ולעשות באויביהם כרצונם. האיגרת חתומה בטבעת המלך, שנהנה לראות איזה חוזק 
ותוקף יש למרדכי ואסתר דווקא מתוך הביטול שלהם אליו. כלומר המלך אינו מסכים 
לוותר על גזרותיו של המן משני סיבות: א. כך הוא מרוויח את התחנונים והתלות של 
אסתר. ב. הוא מרוויח את פעולותיהם של מרדכי ואסתר במציאות שפועלים דווקא 

בשמו.

יוצר אור ובורא רע

כשם שאחשורוש לא מבטל את גזרת המן, כך הקב"ה לא מבטל את 
הרע מהמציאות. כאשר אנחנו מתפללים לה' שיבטל את הרע ה' שמח 
מכך שאנו מתפללים, אבל הוא לא מוכן לבטל את הרע אלא רק לתת 

לנו כח להילחם בו. 

למה ה' לא רוצה לבטל את הרע?

קודם כל, קיומו של הרע גורם לנו להרגיש תלות מוחלטת בה'. כאשר 
אנו שמים לב לרע שבתוכנו אנו מרגישים שאנו חייבים תמיד את העזרה 
הזו  התלות  הרע.  בתוך  לשקוע  ולא  אליו  קשורים  להיות  כדי  ה'  של 
מחזקת את הקשר שלנו לה', משום שהיא גורמת לכך שאיננו יכולים אף 

פעם להסיח דעתנו ממנו.  

כמו כן, הרע מכריח אותנו תמיד להילחם בו ולהיאבק עמו. ההתגברות 
עוד  לה'  נגדו מכניסה את הקשר שלנו  והמלחמה המאומצת  על הרע 
יותר חזק לתוך המציאות שלנו ולכל כוחות הנפש שלנו. בעקבות הצורך 
להילחם עם הרע אנו נדרשים לפעול במציאות הממשית, וכך להוריד את 

ה' עוד יותר למטה לתוך המציאות.



לספר את





הסיפור 



 

בעצמנו 







-37-

לספר את הסיפור בעצמנו 
האם אנחנו גם יכולים לספר סיפורים? כיצד כל אחת ממצוות הפורים מחברת 

אותנו לקב"ה.

כאשר אחשוורוש מתיר ליהודים לעמוד על נפשם ולהילחם בגויים הרוצים להורגם, 
לעשות  הרשות  לו  נותן  המלך  המלך.  בשם  דווקא  הללו  האיגרות  את  כותב  מרדכי 
כרצונו ואומר: "וְאַתֶּם כִּתְבוּ עַל-הַיְּהוּדִים כַּטּוֹב בְּעֵינֵיכֶם, בְּשֵׁם הַמֶּלֶךְ, וְחִתְמוּ, בְּטַבַּעַת 

הַמֶּלֶךְ". 

לעומת זאת, כשמרדכי קובע את מצוות פורים, הוא כבר אינו כותב בשם המלך, אלא 
בשם עצמו: "וַיִּכְתֹּב מָרְדֳּכַי אֶת הַדְּבָרִים הָאֵלֶּה וַיִּשְׁלַח סְפָרִים אֶל כָּל הַיְּהוּדִים". הדבר 

מלמד שמרדכי – וכל עם ישראל בכלל – הפכו להיות כביכול המלך בעצמו.

בתחילה, בזמן הגזירה וגם כאשר ניתנה הרשות לעמוד מולה, מרדכי היה עדיין חלק 
מהסיפור שה' מספר, ולכן הדברים נכתבו "בשם המלך". אך כעת, כאשר מרדכי כותב 
את המגילה וקובע את החובה לקרוא אותה )ואת שאר מצוות הפורים(, הוא הופך להיות חלק 
ממספר הסיפור. כשם שמשה רבנו "שכינה מדברת מתוך גרונו", כך גם כאשר מרדכי 

קובע בעם ישראל את מצוות הפורים הוא כותב בתור המלך בעצמו. 

 להשתאבא בגופא דמלכא
ארבע מצוות הפורים שתיקן מרדכי מרוממות את כל עם ישראל להיות חלק מהמלך:

1. מקרא מגילה – עד כה הקב"ה היה המספר, ואילו היהודים היו חלק מהסיפור 
שהוא מספר. אך עם קביעת מצוות מקרא מגילה, הסיפור והמספר מתאחדים. היהודים 
אינם רק הדמויות שבמגילה, אלא גם אלה שמספרים עליה ומדברים עליה. כך מתגלה 
שעם ישראל הגיע למדרגה שבה הוא חלק מהקב"ה עצמו – המספר שמספר בעצם 

על עצמו. 

היפה  מהסיפור  נהנים  אנו  עצמנו,  על  מספרים  אנו  כאשר   – ושמחה  משתה   .2
שסיפרנו ואנו חווים תענוג עצמי. התענוג שלנו מתבטא במשתה ושמחה, ממש כפי 

שאחשוורוש ערך משתה כביטוי להנאה שלו מעצמו.



לשמיעת שיעורים נוספים חייגו כעת ל'קול הלשון' 

073-371-8149

נהניתם?
רוצים לשמוע עוד?

לשמיעת 
 השיעורים

לחג הפורים 
יש להקיש 7,7 

לספר את





הסיפור 



 

בעצמנו 







-38-

נתינת מנות איש לרעהו מבטאת שאנו מתענגים מעצמנו כמו   – 3. משלוח מנות 
המלך, ולא כמו המן שעסוק בקנאה. במקום צרות עין, אנו נותנים גם למי שיש לו )ואף 
ייתכן שיותר מאיתנו(. בכך אנו דומים למלך, שפועל "כִּרְצוֹן אִיש וְאִיש" ואינו מנסה להשפיל 

כמו המן.

4. מתנות לאביונים – כשאנו חיים באופן של תענוג עצמי, אנו יכולים להעניק גם 
למי שאין לו דבר. בבחינת מה, מצוות מתנות לאביונים מבטאת את המתנה שנתן לנו 
ה' בכל ארבע מצוות הפורים. אנו, עם ישראל, היינו אביונים, לא היה לנו שום דבר 
ממנו.  להתרומם  יכולות  ללא  מראש,  המתוכנן  הסיפור  בתוך  נתונים  היינו  מעצמנו. 
מצוות פורים הן מתנות לאביונים של ה' אלינו – השי"ת מרים אותנו להפוך להיות חלק 

ממנו, ולספר את הסיפור בעצמנו. 

יהי רצון שחג הפורים יגלה לנו עד כמה תמיד אנו חלק בלתי נפרד מהקב"ה.



לספר את





הסיפור 



 

בעצמנו 







-39-




