
 

 
1 

   

 | ד  " ס צו    ב ת  ש ח   – פר ס הפ ג  "   ח פ ש ת ן ה  |  ו י ל י ג  |  4 3 

המשמעות  

הפנימית של  

 הים בקיעת  

 ( 38)עמוד  

 

 

 

מיוחד בין  ה הקשר  

היהודי לה'  

יר  שמתפתח בש

 השירים 

 מגילת שיר השירים 

 ( 15)עמוד  

 

לזרוק את  

 ! השכל? 

קטנות וגדלות  

 באכילת המצה 

 ( 3)עמוד  

 



 

 
2 

 

 

 

 

עֲרֶכֶת      ַ מַת הַמ   הַקְד ָּ
ש לקוראי מעמקים היקרים! לפניכם עלון חד שמח וחגשבת שלום 

מאמרי 'השכלה' ו'עבודה', והתבוננויות  –חסידי בתוכן מלא 

  מרתקות.

 :יסודיים שיעוריםהשבוע בעלון שלושה 

י מה יבאר לנוקטנות וגדלות באכילת המצה  שיעור הראשוןה

ה, וכיצד היא שורש כל שמבטאת המצבעבודת ה'  הנקודה

  .המצוות

ת המגילה, יאיר באור חדש א, שיר השיריםמגילת  ,יעור הבאהש

בין וייחודי מופלא קשר  התפתחותצד היא בנויה כתהליך של יכ

 .לקב"הובין היהודי  רעיה לדודה

ת של הפנימיהמשמעות  –ף, שיעור הכנה לשביעי של פסח לבסוו

 קיעת הים. ב

 המערכת ,חג כשר ושמחו בת שלום ומבורךש

להערות ושאלות ובקשת העלון ניתן לפנות ל 

shiurimshapira@gmail.com 

 0537246111ולטלפון 

 

 

 

 

mailto:shiurimshapira@gmail.com


 

 
3 

 בס"ד

 קטנות וגדלות באכילת המצה
 

לחגי מה ההבדל בין המשל של אדמו"ר הזקן לחג הפסח לבין המשל שלו  

תשרי? מתי עלי להדגיש את היותי ילד קטן ומתי את היותי איש גדול? והאם 

בליקוטי תורה לחג הפסח    שיעור יסודי ומרתק  צריך לזרוק את השכל?

 משל אהבת האב לבנו הקטן

נתחיל מלקרוא קטע קטן מתוך אות  
ו במאמר ד"ה ששת ימים )הראשון( בלקוטי  

 טו.(:-תורה )יד:

בצאת   הענין  דהנה  הוא 
ישראל ממצרים היו עדיין בבחי'  

עדיין    , קטנות קיבלו  לא  שהרי 
ומצות שעמדו תורה  הר   עד  אצל 

וע"כ נקראו בשם נער כמ"ש    .סיני
ואוהבהו" ישראל  נער    " כי 

י"א( )בהושע  שהיה    .סי'  אף  ולכן 
גדולים   נסים  התגלות  אז  להם 

 שהוא ע"י ירידה הארה   , ועצומים 
מא ועצומה  ב"ה    סוף-יןגדולה 

, אמנם לא היה  עלמין- כל-בבהסו
- יהארה זו מאיר ומתגלה בהם כ

 . הקטנות בתכלית  אם

מאהבת    רך משלד ל  עוהוא  
אופנים ב'  בזה  שיש  לבנו    : האב 

דהיינו כשהבן הוא קטן אז האהבה  
 

ראשונים    )והא דבימים ומעיר שם בסוגריים: "  א
גומרים את ההלל מבואר בזהר שם  וגם ע"פ    , של פסח 

כי אע"ג שלא הי' בהם עדיין שלימות    , פשוט הוא נכון

הגילוי   בבחי'  היא  אליו  מהאב 
ותוקף במאד עד שמחבקו ומנשקו  

אמנם עכ"ז    ;ונושאו על זרועותיו
בהבן   כ"כ  מתגלה  האהבה  אין 
שהרי   קטנים,  בדברים  רק  הקטן 
כ"כ   עדיין  ומרגיש  מבין  אינו 

משא"כ כשהבן    ;הדברים הגדולים
מהאב   האהבה  שאז  דהגם  גדול 

נרא להיות  אינו  כ"כ  ונגלה  ה 
מתפשטת   עכ"ז  ומנשקו  מחבקו 
ומתגלית לבנו יותר ללמדו חכמה  
בגדלותו   אז  צרכיו  כל  לו  וליתן 

 שהם דברים גדולים כו'.

עד"מ למעלה  הנה    , וכמ"כ 
שנאמר   ישראל" ביצ"מ  נער    "כי 

שעדיין לא הי' בהם שלימות כ"כ,  
לכן אע"פ שהגילוי הי' אהבה רבה  

האיר  ממקום גבוה מאד. אמנם לא  
אין   וע"כ  קטנות,  בהם רק בבחי' 

 .אגומרין בו את ההלל 

מאפילה   שהיא  מצרים  מבחינת  יציאתם  הרי  מ"מ  כ"כ 
שמבחי' מצרים ערות הארץ ומ"ט    ,לאורה ברוחניות ג"כ 

א"כ אין לך דבר גדול    ,שערי טומאה יצאו להיות עבדי ה' 



 

 
4 

משא"כ בחג הסוכות שהוא  
שבחי' אהבה    ,אחר קבלת התורה

בהם   ומתפשט  מאיר  העליונה 
גדלות האב    , בבחי'  אהבת  עד"מ 

ונמשך   שמתגלית  הגדול  לבנו 
ממנה דברים גדולים כו' כנ"ל, ע"כ  
ימי   בכל  ההלל  את  בהן  גומרין 

 החג. 

של  חשיב  –פתיחה   המשלים  ות 
 אדה"ז 

למה בחרתי להתחיל מפה את הסדר 
של הלימוד? כי בדרך כלל כאשר אני רוצה 
הוא   הזקן  אדמו"ר  של  המשל  טוב,  להבין 

 מאוד משמעותי.   

דיברנו על כך בהקשר לחודש אלול, 
עצרת.  ושמיני  סוכות  יו"כ,  השנה,  ראש 
שיש שם לאדמו"ר הזקן רצף של משלים.  

של משלים, נגלה   אז אם נעשה גם פה רצף 
המשל   את  להכיר  להבנה  חשוב  שמאוד 
שאדמו"ר הזקן רוצה להגיד. המשל מאוד  

 משמעותי. 

הימים   של  המשלים  בין  השוואה 
 הנוראים לשל פסח 

מביא  הזקן  שאדמו"ר  המשלים  מה 
 לימים נוראים? 

המשל של חודש אלול הוא שהמלך 
השנה   ראש  של  המשל  העם.  ואנו  בשדה 

בארמון,   שהמלך  שהוא  הוא  בן  ואנחנו 

 

גומרין    אנשלמו עדיין עד קבלת התורה וע"ז מזה אף שלא  
 ". את ההלל ביום צאתם ממצרים(

הוא   המשל  כיפור  ביום  מאיתנו.  מתעלם 
הוא מחבק    –שמלך מתייחס אלינו. בסוכות  

הכתר   את  שם  הוא  תורה  ובשמחת  אותנו. 
שלו על הראש שלנו. אלו המשלים שכותב 

 אדמו"ר הזקן שם.

במה המשלים פה שונים? פה נראה 
ששייך   מהחיבוק  מהסוף,  מתחיל  שהוא 

"( ולסוכות  ומנשקו  על שמחבקו  נושאו 
)וגם  זרועותיו מלך  הוא  שם  כן,  כמו   .)"

)"משל מלך  ולא  אבא  הוא  ופה    אבא( 
לבנו האב  מסביר  מאהבת  הוא  מה  אך   .)"

שבין   המשמעותי  ההבדל  שהוא  במפורש 
פה לבין סוכות? שפה הילד קטן, ובסוכות  

 הילד גדול. זהו ההבדל בין פסח לסוכות.  

הוא   אם  ההבדל  בין  מחברים  אם 
בין ההבדל אם הוא קטן או מלך או אבא ל

גדול, יוצא שכאשר הבן קטן הוא רואה את  
האבא רק כאבא, ואילו כאשר הבן גדול הוא  
יכול לראות את האבא גם כמלך. זה מאוד  

 משמעותי. 

בפסח אנו ילדים קטנים שלא רואים 
שהאבא הוא מלך. לצייר ככה את פסח זה  
מעניין, אך זה חידוש קטן יחסית. שהרי זה  

צייר שכאשר אני קטן אני רואה את מובן ל
אותו   רואה  אני  גדול  וכשאני  האבא כאבא 
מלך,   באמת  הוא  כשהאבא  גם  כי  כמלך. 
כל   כמו  איתו  מתנהג  האבא  קטן  כשהילד 

מרגיש שהאבא   –אבא   לא  באמת  הוא  אז 



 

 
5 

גדל   כשהילד  מכן,  לאחר  רק  מלך.   –הוא 
 הוא שם לב שהאבא שלו הוא מלך. 

לצייר  אבל  מובן.  עצמו  הציור  אז 
זה    –שזהו ההבדל בין פסח לשאר החגים  

כבר חידוש מפתיע. למה זה חידוש? אם אני  
יחסים   –גדול   מערכת  פה  שיש  מבין  אני 

הקב"ה עושה,    – מורכבת. אבל אם אני קטן  
מהי  מובן  לא  אז  כלום,  עושה  לא  ואני 

 עבודת ה' שלי.  

 החידוש ביחס למבואר באר"י 

עוד נקודה שצריך להבין, פה יש כאן  
במאמר נראה שגילוי האהבה לילד משאיר  
)נדפס   למדנו  באר"י  אך  בקטנות,  אותו 
במעמקים פרשת פקודי( שבפסח ז"א נהיה  
הזו   הקושיא  את  מקשים  רבים  בגדלות. 
שלכאורה זה נגד האר"י. אמנם כמובן שזה  
לא יכול להיות, אלא כמו שנראה, אדמו"ר 

אות לכוון  רוצה  את  הזקן  להבין  איך  ך 
 בהאר"י בלי שתתבלבל.

אנחנו  אם  שלנו  העבודה  מה 
 בקטנות

יותר   לנו  כדי שיהיה  לפני שנתחיל, 
את    –קל   להבין  קצת  שננסה  רוצה  אני 

 

באדמו"ר    ב מקומות  בכמה  מצויה  כזו  תופעה 
שהוא   נראה  באר"י,  משהו  מפרש  הוא  שכאשר  הזקן, 
שהאר"י   מראה  והוא  אומר,  שהאר"י  ממה  הפוך  אומר 
אומר לכאורה בדיוק הפוך ממה שכתוב בזהר. ואז הוא  

 בדיוק.  מראה איך זה תפור 
הרבה פעמים אדמו"ר הזקן מביא את המשל    ג

היא   לכאורה  לכך  והסיבה  מפתיע.  וזה  מוחבא,  בסוף, 
במשל,   נדבק  מדאי  יותר  אתה  משל  אומר  אתה  שאם 

להבין.   קל  יותר  המשל  דרך  כי  המשל, 
המאמרים עצמם קשים להבנה, ודרך המשל  

 . גקל יותר להבין את כוונת הדברים

ששא לשאלה  כעת  נחזור  לתי אז 
עושים בפסח?   אנו  על המשל, מה  מקודם 
אמורים  לא  שאנו  יוצא  לכאורה  שוב, 

 לעשות כלום, כי הקב"ה עושה. 

ילדים :  תלמיד  להיות  היא  העבודה 
 קטנים, להיות באמונה.

שלנו הרב שהעבודה  אומר  אתה   :
היא להיות ילדים, אם אני מציג ככה, בעצם  
אבל   מבוגר,  אני  שבאמת־באמת  אומר  אני 

רו אפשרות,  אני  זו  ילד.  להיות  לחזור  צה 
אבל השאלה אם לכך אדמו"ר הזקן התכוון,  
שבאמת אני מבוגר ואני רוצה לחזור להיות  

להגיד   רוצה  או שהוא  אתה   באמת  – ילד, 
 ילד. זו שאלה מאוד חשובה לעבודת ה'.  

המאמר  בתוך  לראות  אפשר  איפה 
מבוגרים   שאנחנו  אומר  הזקן  שאדמו"ר 

 ים?  ועושים את עצמנו ילד

קיבלנו תלמיד שכבר  אומר  שהוא   :
 תורה ומצוות.

כאשר אתה מסביר דרך המשל אתה נשאר במשל, אתה  
חושב שאתה מבין, וזה יוצא 'על הפנים'. אדמו"ר הזקן  

לוי אלקות, לכן הוא  רוצה בעיקר שהמשל יביא אותך לגי
 בעיקר עוסק בתוכן עצמו, בנמשל. 

ובכל אופן, אחרי שאנו אומרים שזה ככה, ננסה  
ללכת בדרך הזו של העמקה במשל, שתקל עלינו קצת.  
שהרי בסופו של דבר, לאחר שנכתבו הדברים עלי ספר,  
הזקן   כמו שאדמו"ר  לא  זה  לקרוא מהסוף.  כבר  אפשר 

 מהסוף להתחלה. דיבר, שאז אי אפשר היה להגיע 



 

 
6 

לב הרב לשים  צריך  עכשיו,  נכון.   :
אחר  במקום  שהרי  במאמר,  קושיא  שיש 
רואים קצת הפוך, שאני לא מבוגר שרוצה  
להיות ילד אלא אני באמת ילד. איפה רואים  

 כך?

שהיא תלמיד המצה  שלגבי   :
כותב  הוא  וקטנות  דמהימנותא"  "מיכלא 

")באות   שימורד'(  צריכה  זו  מצה   ,בחי' 
המצות"כמ"ש   את  דהיינו    ",ושמרתם 

מן לבחי'  לשמור  לבוא  שלא  החיצונים 
והיינו  וההתנשאות,  הגסות  שהוא  חימוץ 

יראה בבחי'  והתקשרות  להיותה  תתאה 
האמונה בלבד למטה מן הטעם ודעת ע"כ  

", והרי גם היום אנחנו צריכים צריכה שימור
 לשמור את המצות.

הזו  :  הרב הקושיא  על  לכאו'  נכון, 
 ד אין תירוץ במאמר.

להסביר  רצה  הזקן  אדמו"ר  מה 
זה   גדול  "במורא  אז  במאמר? שמה שהיה 
גילוי שכינה" נמצא היום בתוך המצות. וזה  
ומצוות   תורה  להיות  הפך  הגדול  שהמורא 

זה    –כאשר אני לא רואה את המורא הגדול  
גורם לכך שאני מסתכל על זה בקטנות, לכן 

 לא כמו בסוכות. ונסביר:  זה

 

לי  תלמיד:    ד ומרגיש  המאמר,  את  לומד  אני 
ממני,   רחוקים  מדבר  הוא  עליהם  הגבוהים  שהדברים 
 ולכן לא קשה לי למה היום צריכים לשמור את המצות.  

את  הרב:   שתלמד  רצה  שהוא  מאיך  הפוך  זה 
הוא   המאמר  את  אבל  בשפלות,  להרגיש  טוב  המאמר. 

מדוע בפסח אני קטן ובסוכות אני  
 גדול

קטן?  ילד  אני  בפסח  דווקא  למה 
אדה"ז כותב שמה שהם היו בקטנות בזמן  
יציאת מצרים זה בגלל שהם עדיין לא קבלו  

בסוכות שהוא אחר    תורה ומצוות, משא"כ
הרי   מובן  לא  משהו  זה  גם  התורה.  קבלת 
היום יש לנו תורה ומצוות גם בסוכות וגם  
בפסח, אז מה ההבדל ביניהם )אפשר להגיד 
אורות   לי  יש  גדול,  ילד  אני  שבסוכות 
פסח   לעומת  וכו',  הלל  אומר  אני  גדולים, 
לא   זה  אבל  גדול.  מאוד  אור  בו  שאין 

אנו היום  אצלנו  שכן  מרגישים   מסתדר, 
 בשניהם שאין אור גדול(? 

יש  אלא שההבדל הוא איזה מצוות 
לי. ה' נמצא בתוך המצוות, והשאלה איזה 
גילוי יש. בפסח המצווה לשים לב לקטנות,  
ובסוכות   למרות שיש בתוכה המון גדלות. 
הקב"ה  שבאמת  לכך  לב  לשים  צריך  אתה 
לך   להיות  ויכול  עצמו,  את  לגלות  רצה 

ה על מה אתה שם את גדלות. כלומר השאל
 הדגש מאוד חזק.

זה לא הצגה, כי באמת מאז שה' נתן  
את התורה והמצוות אני יכול להגיד שאני  

בגדלות   שאני  להגיד  יכול  ואני    –בקטנות 
השאלה על מה אני שם את הפוקוס. היום  

יהיה  רצה שילמדו מתוך ביטול. הוא רוצה א מנם שלא 
ביטול בלי שפלות, אבל בסוף הוא רוצה שנבין טוב את  
המאמר. אתה אומר שלא היה לנו קשה שצריך לשמור  
גילוי   זה  גדול  "במורא  את המצות כי אנו לא מרגישים 

שהמאמר    –שכינה". אבל לפי דבריך יש קושיא אחרת  
 לא מובן... 



 

 
7 

אין הארה ענקית, אלא תורה ומצוות. ובכל  
אני   דגשים:  שני  יש  ומצוות  בתורה  זאת, 

להד קטן,  יכול  ילד  כמו  ממש  שאני  גיש 
)כך   חזק  מאוד  מוחבאת  היא  והגדלות 
שיש  להדגיש  יכול  ואני  בפסח(.  עושים 
גדלות, ואת הקטנות לא רואים עכשיו )כך  

 עושים בסוכות(.

המצוות מכוונות אותי על מה לשים 
את הדגש. בפסח הקב"ה רצה שאני ארגיש 
את הקטנות שלי, ושהגדלות מוחבאת בתוך  

אל פסח  המצוות.  של  המצוות  שיש    – ו 
בפסח,  שיש  המצוות  בתוך  עצומה  גדלות 
אבל אני חי את הקטנות שלי. ובסוכות אני  
חי את הגדלות, ומאוד מחביר את העובדה  

 שאני צמחתי מאיזה מקום.  

נכנסתי  עם,  הייתי  בתחילה  אמנם 
חיבק   אליו,  פניו  האיר  המלך,  של  להיכל 

ועכשיו אני שמח מהתוצאה למרות    – אותי  
את  ה מדגיש  אני  כן.  לפני  שהייתה  קטנות 

באלול־ראש־השנה־יו"כ־ שלי  הגדילה 
שגדלתי.   מדגיש  אני  סוכות־שמיני־עצרת. 
אבל בפסח אני מדגיש את העובדה שבאמת  

 מצד עצמי אני מאוד קטן.  

אמנם בשניהם אני יכול להדגיש את 
בפסח  אומרת:  שהתורה  מה  וזה  הכל. 
ובסוכות קטן,  תהיה  גדול  שאתה    למרות 

 למרות שאתה קטן תהיה גדול. 

כל זה נכון גם ביחס לגילויים שהיו  
זו   ה'זמנים'  מהם  אמנם  זמנים.  באותם 
סוכות?  היה  מתי  עצמה.  בפני  שאלה 
לכאורה סוכות היה בזמן של פסח. אם כן 

הגדלות   ואת  בפסח  הקטנות  את  חוגגים 
 בסוכות, אבל בסוף הכל היה בפסח. 

מה   אותי  מכוונות  המצוות  כיצד 
 הדגיש ל

עכשיו נראה מה אדמו"ר הזקן רוצה  
מה   לי  אומרות  המצוות  כיצד  לי  להסביר 
מגיע   ומה  מלמעלה,  מגיע  מה  להדגיש. 
ה'   ממני. מה הקב"ה רוצה שתהיה עבודת 

 שלי, ומה הוא מאיר כלפיי.  

מה המצווה בסוכות? לשבת בסוכה. 
ישיבה בסוכה היא חיבוק, שה' מחבק אותי  

לכאורה   היה מתאים  )כמבואר באר"י(.  זה 
האבא   אותו  הקטן,  לבן  שלו  ההסבר  לפי 

 מחבק. אם כן לכאורה לא מתאים הסדר.  

זה   הסדר?  בליל  עושים  מה 
שמדברים זה לכאורה הפוך, זה יוצא שאני  
גדול. אבל איזה מצווה אני עושה שמבטאת  
שאני קטן? מצה. עיקר הווארט של המאמר,  
לאחר שהוא אומר את המשל, הוא להכניס  

תוך המצה. שעיקר העניין של המצה  זאת ל
 הוא שהקב"ה רוצה שאני ארגיש ילד קטן. 

 ההבדל בין קטן לגדול 

מה ההבדל בין אם אני ילד קטן לילד  
שאמרנו  כמו  בזה?  מרוויח  אני  מה  גדול? 
מקודם, האמת היא שאני גם קטן וגם גדול, 
אני   ובמה  נתון  אני  במה  היא  השאלה  רק 

אומר שאני   עסוק. אז במה אני עסוק כשאני
שאני   אומר  כשאני  עסוק  אני  ובמה  קטן 
שנשתמש  רוצה  הזקן  אדמו"ר  במה  גדול. 
הקטן   לילד  להיכנס  רוצה  כשאני  בעבודה 

 שבי? "אמונה", "יראה תתאה". 



 

 
8 

אמונה   להסביר  רוצה    – וכשהוא 
למה היא נקראת קטנות? כי זה להיות בלי 
שכל. לפי זה מה זה גדול? להיות עם שכל.  

לי   בפסח  –כלומר   יהיה  שלא  רוצה  אני 
הרבה   לי  שיהיה  רוצה  אני  ובסוכות  שכל, 

 שכל, הארת המוחין.  

בפסח אני לא רוצה שיהיה לי הארת 
המוחין. אז מה יש לי? הארת האמונה. מה  
מאוד   שאני  מרגיש  אני  בנפש?  אומר  זה 
לגמרי,   התלות  את  מרגיש  אני  בו,  תלוי 
והתלות המוחלטת הזו שאני מרגיש שיש לי  

הי ביטוי  בו  לידי  רוצה להביא  א מה שאני 
 בחג, במצוות. עד כמה אני תלוי לגמרי.  

אם אני אומר זאת בעבודה פנימית, 
היום   ביטוי  יש  להגיד?  רוצה  אני    – מה 

עם   אומר  אני  כאשר  השכל".  את  "לזרוק 
השכל שלי שאני רוצה לזרוק את השכל זה  
לא אומר שזרקתי אותו. מה שאני צריך הוא  

 ום בנפש שאני באמת כזה.  להרגיש שיש מק

 היום אנחנו באמת בקטנות

כל   את  לעשות  חשוב  לי  היה  למה 
השאלות   כל  עם  פה  המאמר  של  הסיבוב 
והקושיות? הווארט הוא שאנו באמת היום  

 

בשלח    ה בפרשת  טז(בפסוקים  כתוב    )פרק 
התלוננו שרוצים אוכל, וזה היה שלושים  שבט"ו באייר  

אומרים   חז"ל  זה  על  ממצרים,  שיצאו  אחרי  )מובא יום 
שם( ממצריים    ברש"י  ביציאתם  הכינו  שהם  שהמצות 

הספיקו להם עד אז. ונראה להסביר שהמצות האלה הם  
קשורים לאמונה של עם ישראל בה', ומה שאותם מצות  

ש בפנים,  שכתוב  כמו  זה  אז  עד  להם  כ"כ  הספיקו  הם 
)כמו שביארנו  נסחפו אחרי ה' שלא היו צריכים לאכול עוד  

בקטנות. אין "מורא גדול", בוודאי שצריך 
 לשמור את המצות.  

קטנות.  תלמיד היה  אז  גם  :  הרב: 
:  תלמיד .  נכון, ראו את הפער העצום גם שם

: מסכים. הרביותר קל להיות בקטנות שמה.  
  –אם הקב"ה בעצמו מתגלה יש פער עצום  

אני   מתגלה,  הקב"ה  אם  לי?  קורה  ומה 
מתבטל. וממילא מה אני עושה? "זורק את  
השכל". אין מה לעשות, השכל נזרק ממני  
בא   כי  נזרק?  הוא  למה  ממילא.  בדרך 
מה   את  עושה  ואני  איתי,  ומדבר  הקב"ה, 

וא אומר. "לכתך אחרי במדבר". אין לי  שה
 מה לעשות אלא מה שהוא אומר. 

מה זה אומר בפסח? שהם לקחו את  
הלחם, מאכל אדם, ואמרו להם לצאת. היום  
אפילו  צדיק,  או  מקובל  איזה  משנה  לא 

  –הרבי, אם הוא היה אומר למדינת ישראל  
כזה!   דבר  אין  נלך?!  לאן  נלך"...  "בואו 

לוקח רבנו  משה  ריבוא,    והנה,  שישים 
ואמרו עליהם שהם הולכים למות. כל אחד  
שמסתכל מבין את גודל הטירוף. אמנם היו  
עשר מכות, אבל עדיין, ככה ללכת? מאיפה 
חיו   שהם  אומרים  חז"ל  באמת  יחיו?  הם 
כך,   כל  הקב"ה  על  דלוקים  היו  מכך שהם 

חיו הם  משהו  הומזה  היא  הזו  האמונה   .

. ובכך נראה להסביר את  (18ב'מעמקים' לפרשת ויקרא בעמ'  
נסת  כיון דכהזוהר לגבי פסח שני )ח"ג בהעלותך קנב:( "

כתרהא    שראלי אתעדיאת  לא  בניסן  בעטרהא  מתעטרא 
יומין יומא    , ועטרהא מנה תלתין  יומין מן  ל'  וכל אינון 

וכל  ד בעטרהא  מטרוניתא  יתבא  מפסח  ישראל  נפקו 
יכיל   למטרוניתא  למחמי  דבעי  מאן  בחדוה,  חילהא 
למחמי, כרוזא כריז כל מאן דלא יכיל למחמי מטרוניתא  

 ". ייתי ויחמי עד לא ינעלון תרעיה



 

 
9 

גדול   היה  –מאוד  באמת  כאשר  גילוי   זה 
 שכינה. 

מה קורה היום? כשאני רוצה לדבר 
  –על תורה ומצוות היום, אומר לנו הקב"ה  

שאתה   כך  על  בפסח  שתסתכל  רוצה  אני 
עיוור"   "על  הלכו  שהם  כמו  עלי  הולך 
נקרא   זה  לגמרי.  עלי  הולך  אתה  לגמרי, 
ביחס   קטנות  שזו  להגיד  אפשר  קטנות. 
שזו   להגיד  ואפשר  סוכות,  של  לגדלות 
הוא אבא,   ה'  לקב"ה.  ביחס  בעיקר  קטנות 

ואני קטן. הוא מאוד גדול ואני מאוד    –גדול  
 קטן. 

 ומת בןעבד לע

כמו עבד של  לא  חי?  קטן  ילד  איך 
מלך. עכשיו נשנה קצת את הציור: עבד של  
להחליט  יכול  הוא  בחירה,  בעל  הוא  מלך 
אם הוא הולך על זה או לא, אבל ילד הולך  
כמו   וזהו.  המציאות  זה  כי  שלו  אבא  על 
שאומרים על קטן שאין בו דעת, שאם הוא  

 הוא לא עשה זאת מעצמו. –עשה משהו 

אם אני נכנס למקום שאני הולך על  
ה' כי ככה זה העולם, הכל מה'. אני תלוי בו  
אמונה  שהכל  כך  על  ממוקד  ואני  לגמרי 
בה'. איך אני רוצה לבטא את הדבר הזה?  
על ידי שאני אוכל את המצה. כלומר כשאני 
ומצוות  תורה  שקיבלנו  אחרי  היום,  רוצה 
שהיחס   לכך  ביטוי  לתת  ממצרים,  ויצאנו 

 לה' הוא כל כך רחוק אני אוכל מצה.  ביני 

יוצא שהיחס בין בן לאבא הוא פער  
קטן.   הוא  למלך  העבד  בין  והמרחק  ענק, 
למה? כי כשאני גדול אני אומר: 'הוא מלך,  

מה   לעשות  רוצה  ומבחירתי  מעצמי  אני 
 שהוא אומר'.

באמת אפשר לראות זאת גם במשל, 
באמת   הרי  לעבד?  מלך  בין  ההבדל  מה 

וגרים. מה ההבדל בין ביבי או שניהם הם מב
תאוות   לו  היה  בסדר,  לביני?  אנטיוכוס, 
יותר גדולות משלי, בסדר, אז הם לא ממש  

 כמוני...

הקטנות  של  הציור  דוקא  כלומר, 
גדול.   והוא  קטן,  אני  גדול.  יותר  פער  הוא 
גדול   והוא  קטן  שאני  זה  של  והמשמעות 
היא שאין לי שכל. אן לי שכל להגיד שאני  

 הקב"ה, אין דבר כזה.  מבין את

במצוות?  ביטוי  לכך  נותן  אני  ואיך 
לבטא   יכול  ואני  גדול  שהמצוות הם שאני 
שבאמת אני קטן מאוד. איך אני עושה את  
כמה  לב  שימו  פה?  מבטא  אני  מה  זה? 
בא   שאני  זה  עצם  מיוחדת:  המצווה 
תורה   לי  שיש  גדול,  שאני  מראה  "לבטא" 
באמת שאני  מבטא?  אני  מה  אך   ומצוות. 

קטן, תלוי בקב"ה תלות גמורה. אני כמו ילד  
שאבא   ומה  שלו,  אבא  אחרי  שהולך  קטן 

 שלו אומר זו המציאות. אין משהו אחר.  

 שמירת המצות 

להגיד  רוצה  הזקן  אדמו"ר  בסוף 
שהמצה היא השורש של כל המצוות. אבל  

מצווה להיות בקטנות. לתת    – גם זו מצווה  
  ביטוי לכך שבאמת המציאות שלי היא כל

שכל   לי  שאין  הקב"ה,  לעומת  קטנה  כך 
אלא אני פשוט הולך אחריו    – ויכולת לדון  



 

 
10 

ביטוי?  לידי  זה  את  מביא  אני  איפה  וזהו. 
 בכך שאני אוכל את המצה.  

שאני   בכך  מתבטא  מזה  הרבה  אך 
שומר את המצה. אם יש אבא ענק שמתגלה 

אני בקטנות, כי הוא ענק    –ואני הולך אחריו  
אחרי שהולך  ילד  כמו  ואני  אני  אם  אבל  ו. 

גדול ויש לי תורה ומצוות ואני צריך ללכת  
רוצה   כשאני  עושה  אני  מה  אז  אחריו, 
אני שומר את   להביע את הקטנות? בעיקר 
המצות. כלומר אני נזהר שלא יהיה לי שכל.  

לחץ מהשכל. לפחד שיהיה   –כך נראה פסח  
 לי שכל.  

כשה'  הם  בהתחלה  שהיו  המצות 
הם   לעשות.  מה  להם  צריך  אמר  מה  ידעו 

לעשות ושום דבר לא מעבר לכך, ובכך הם  
 היו נתונים. זה נקרא קטנות.  

התחתונה   והמצה  העליונה  המצה 
 בעבודת ה' 

זה   על  להסתכל  רוצה  אני  אם 
 זו נקודה חשובה:  –בעבודת ה' 

שכאשר  להגיד  רוצה  הזקן  אדמו"ר 
בן אדם מקיים תורה ומצוות ואין לו גדלות  

חוש    – מוחין   לא  יותר  הוא  התורה  על  ב 
נתון   הוא  אלא  הקב"ה,  על  לא  וגם  מידי 
לכך   לעשות'.  צריך  אני  'מה  בשאלה 

'למטה   – אדמו"ר הזקן קורא 'יראה תתאה' 
 מטעם ודעת', ו'מצה שלפני חצות'. 

אבל במצה העליונה, היא מתחלקת 
אך    – ומצוות,  תורה  היה  לא  אמנם  עדיין 

לגמרי.   ה'  אחרי  נסחפו  שכינה,  גילוי  היה 
ומר, הם באמת היו בקטנות, אבל קטנות  כל

הם   שיש.  גדלות  הכי  זו  מופיע  שה'  בגלל 
רואים את הקב"ה ולכן הם זזים, אבל באמת  
זה כמו חיבוק של אבא שמאוד מחבק את  

 הבן שלו.

היום איך זה מתבטא? שאנחנו באים 
ילדים  להיות  רוצים  שאנחנו  ואומרים 
קטנים. אני מבוגר שרוצה להיות ילד קטן,  

בגלל שאני לגמרי מבוגר אלא כי באמת   לא
ביחס לה' אני ילד קטן ואני רוצה להרגיש  

 כמה אני קטן לעומת הקב"ה.  

כמו שאמרנו   בעיקר,  אני  יש    –ואז 
ביטוי היום "לזרוק את השכל", אני רב עם  
עצמי לזרוק את השכל. אני אומר: אני לא  
שאהיה  יגרום  השכל  כי  השכל.  את  רוצה 

רוצה למצוא את המקום    מבוגר, ואני עכשיו
רוצה   אני  ילד.  אני  קטן,  באמת  אני  בו 
למצוא את המקום בו אני ילד קטן ולכן אני  
מתחיל  שהוא  פעם  כל  שלי  השכל  עם  רב 

 לצוץ. 

לבוא   יכולה  השכל  של  הגסות 
 באופן אוטומטי

כדי   הזמן  כל  המצות  עם  מתעסקים 
שהעיסה לא תתפח. צריך כל הזמן להתעסק  

באה  פעם  כל  זה,  שעלולה    עם  מחשבה 
אומר   אני  ומיד  להתנפח,  לי  לא,    –לגרום 

זרוק את השכל. השכל יגרום לי לראות את  
ה'   באמת  באמת.  שהיא  כפי  לא  המציאות 
גדול והמציאות כל כך קטנה, ואני כה קטן  
'מבין' במציאות  יהיה  ואני לא רוצה שאני 

 ו'בעל כישרון' להסתכל עליה. 



 

 
11 

ו אני רוצה שלא יתנפח לי, שלא יהי
לי מוחין כאלה שאני כאילו 'מבין' מה קורה  
פה, וזה כל כך מהר יכול להגיע, אוטומטי.  
אני   אם  "גסות".  לכך  קורא  הזקן  אדמו"ר 
הגסות   מה  שלי,  השכל  עם  חושב  פתאום 
זה אבא. אני   בכך? שאני כביכול מבין מה 
אני   אלא  לגמרי,  האבא  אחרי  הולך  לא 

 כביכול עצמאי קצת.

שהאבא אומר  הגסות פה היא להגיד
לעצמי   חושב  ואני  ללכת,  לא    –לי  'אולי 

צריך ללכת עכשיו. בואו נדון, בואו נחשוב'.  
או שאבא אומר לי ללכת, ואני חושב שאני  
אתה   אבל  ללכת.  לי  אומר  הוא  למה  יודע 
 ילד כזה קטן, מה אתה מבלבל את המח?...

שלו   אבא  קטן,  ילד  דוגמה:  ניתן 
משהו לעשות  צריך  לו שהוא  הילד אומר   .

לו   כך    –אומר  אומרים  שלא  אבות  'יש 
לעשות, אולי האחרים צודקים'? המחשבה 

 שאני גם כן 'מבין', זה נקרא גסות.   –הזו 

 היחס בין פסח לתשרי 

כאשר אנו חושבים על ה', אנו קודם 
ויש   הקב"ה  את  שיש  לב  לשים  רוצים  כל 
אותנו. כדי שנוכל לתפוס את הפרופורציה, 

ופשוטה אמיתית  לא    –אצלנו    שהיא  זה 
הצגה, אלא מקום אמיתי שאני נכנס לתוכו  
הוא  הקב"ה  עם  שהקשר  מרגיש  אני  בו 

 וודאי שאני כמו ילד קטן והוא ענק.  

ולפי זה כל מה שקורה בתשרי הוא  
שאני מבוגר ומבין והוא המלך. וזה מרחק  
שם   לכן  פה.  למרחק  יחסית  קטן  מאוד 

 אומרים הלל גמור ופה לא.  

שכ זה  לפי  מחבק יוצא  האבא  אשר 
שלו   שאבא  מרגיש  הילד  הקטן,  הילד  את 
נהיה קצת ילד קטן. הוא לא באמת מבין מה 
מחבק  כשאבא  לילד  קורה  מה  פה.  קורה 
אותו? האבא גדול, והוא קטן, והוא לגמרי  
הפער   את  מרגיש  לא  הוא  אבל  בתוכו, 

ובתוך    – ביניהם   אלא את הקירוב ביניהם. 
ברור לו    –הקירוב הגדול הזה שהוא מרגיש  

את   מחבק  הוא  לא  הבן.  ומי  האבא  מי 
קורה   אותו. מה  האבא, אלא האבא מחבק 

'האבא מחבק    –כאשר הוא גדל? הוא אומר  
אותי'. הוא שם לב ותופס מיהו מי שמחבק  
אותי. זה המשל בסוכות, שאני משיג שהוא  
מחבק אותי. אבל פה זה לא ככה, פה זה כמו  

בק את ילד קטן. אבל ילד קטן גם כשהוא מח
 האבא הוא מרגיש שאבא שלו מחבק אותו.

 יראה תתאה ואמונה 

העניין של אכילת מצה היא להקטין 
להבליט   כדי  לה'  ביחס  שלי  המציאות  את 
נכנס   אני  ואז  האמיתית,  הפרופורציה  את 
ה'  של  הגדלות  את  ויש  שכל  בלי  לאמונה 

וזו אמונה שלמעלה   –שמוחבאת בתוך זה  
 מהשכל. 

ויש את זה בצורה פרקטית: לעשות 
, וללכת עליו  מה שהוא אומר זו יראה תתאה

מה   עושה  רק  אני  אם  האמונה.  זו  לגמרי 
לי   אומר  אני    –שהוא  אם  תתאה.  יראה  זו 

עליו   הולך  זה שאני ממש   –מסתכל שאני 
 קשור אליו, אמונה.  

המצוות שניתנו לנו לפני מתן תורה 
הם  יראה תתאה. וזה קיים גם היום, ביום    –

רגיל, כאשר אני נתון רק בכך שאני יודע מה  



 

 
12 

צר לב אני  שם  אני  כאשר  אבל  לעשות.  יך 
נתן   שה'  ומצוות  תורה  באמת  זו   –שזה 

שהיא  באמונה  נתון  אני  אם  אמנם  גדלות. 
 הבסיס לכל המצוות, אני קטן ולא גדול.  

וזה קשור ללחם, לאכילה, שהתלות 
שלי בו היא גמורה. אני הולך אחרי ה', בלי 
 שאכפת לי ממה אני יחיה, ואני חי רק ממנו.  

 לם התהובירורי עו

יותר   עוד  אחת  נקודה  עוד  פה  יש 
 חריפה:

שאפילו  להגיד  רוצה  הזקן  אדמו"ר 
פה   יש  למעלה  שהיא  כמו  לנשמה  ביחס 
משהו מיוחד. הנשמה כמו שהיא למעלה גם  
כן הולכת אחרי ה' לגמרי. איפה זה כתוב? 

היום   של  שהיא    –בתניא  כפי  שהנשמה 
למעלה היא לאין ערוך מכפי שהיא למטה 

 הצדיק הכי גדול.   אפילו אצל

פה אדמו"ר הזקן רוצה להגיד משהו 
נמצאת  כשהיא  לנשמה  קורה  מה  הפוך: 

במאמר:   פה  כותב  הוא  הנה  "למעלה? 
ענין   שזהו  ה'  בעבודת  יובן 
דתהו   ניצוצין  דרפ"ח  בירורי' 
הגשמיים   בדברים  שמלובשים 
בבחי'   למעלה  ועולים  שמתבררי' 
התיקון שרש נפש האלקית, והיינו  

ה' בק"ש ותפלה שבחי'  ע"י עבודת  
ע"י   בו  שניתוסף  וחיות  כח 
באחד   נכלל  הוא  לש"ש  האכילה 
ההתבוננות   כח  ומוסיף  ואהבת 
להיות   לה'  האהבה  והתפעלות 
והאוי"ר   והדעת  ההתבוננות 

בתוקף והתקשרות יותר מכח נפש  
 .  "האלהית עצמה 

אדמו"ר הזקן אומר שלאחר שהנפש 
האלקית עצמה יורדת יש לה כח יותר. מה 

מסביר? שלמרות שהנשמה כפי שהיא    הוא
למעלה הולכת על הקב"ה לגמרי, יש משהו  
של  הבירורים  את  מברר  שאני  זה  שבעצם 
עולם התהו אני גורם לעילוי בנפש האלקית, 
בעולם   ה'  עם  שיש  שהאחדות  מתברר  כי 
בעולם  מאשר  גדולה  יותר  היא  התהו 
שיש   האחדות  התיקון  בעולם  כי  התיקון. 

מו ביטול, שאני לגמרי  לנפש האלקית היא כ
כשאני   האמונה  בתוקף  אבל  ה'.  אל  נסחף 

 מחליט להאמין זה יותר גדול.  

למה אני אומר את זה? אדמו"ר הזקן  
רוצה להגיד שכאשר אני אוכל את המצה זה  
מוסיף משהו בנשמה. אם אני חי מהקב"ה  
בלי שאני אוכל, אני בעיקר מרגיש כמה אני  

יס לתוכי  מתחייה ממנו. אבל כאשר אני מכנ
את  מקבלת  הנשמה  גשמי,  מאכל  דבר 
התוקף של הדבר הגשמי, שמשקף יותר את  
הנשמה  כך  עצמו.  את  שמחייה  הקב"ה 
הגשמי,  הדבר  של  המעלה  את  מקבלת 
שהיא   בכך  לקב"ה,  יותר  דומה  ונהיית 
מחייה את עצמה. מה זה לאכול? לברר את  
להפוך  כדי  למטה  יורדת  הנשמה  התֹהו. 

יו ה'  עם  אחד  שהייתה  להיות  ממה  תר 
 למעלה. 

לא  הזקן  אדמו"ר  עדין:  משהו  זה 
רוצה להגיד שהאמונה לא חזקה כמו לחם,  
רק   תהיה  לא  שהנשמה  רצה  שה'  אלא 
למעלה אלא גם למטה והיא תגיד 'ה' רוצה  



 

 
13 

שאני יחייה את עצמי'. ה' נותן לי את הכח  
להחיות את עצמי, וזה כאילו ה' מחייה את 

 איתו.ואז אני לגמרי אחד  –עצמו 

מצה,  אכילת  של  המשמעות  זו 
לתת   רצה  ה'  באמת  אוכל  אני  שכאשר 
בו   תלויה  תהיה  רק  לא  שהיא  כח  לנשמה 
כח   לה  יהיה  כי  איתו  אחד  תהיה  אלא 
שהנשמה   נקרא  זה  עצמה.  את  להחיות 

 ויורדת למטה.

 : למה זה אחד איתו?  תלמיד

: כי אין לה כח מעצמה להחיות הרב
 את עצמה. רק ממנו.   

אתה  אדמו"ר   שכאשר  אומר  הזקן 
מתפלל בכח האכילה אתה מגיע להיות אחד  
עם ה' יותר מכפי שהנשמה מצד עצמה. כי 
ולא   התהו,  עולם  של  לשרש  עולה  אתה 
לשורש של עולם התיקון. הנשמה שורשה  
לעולם   עולה  אתה  ופה  התיקון,  מעולם 

 שאני הקב"ה.  - 'אנא אמלוך'  –התהו 

 אדמו"ר הזקן מסביר לפני כן שעולם
התהו אינו כמו עולם התיקון, הוא לא סתם  
תוקף. עיקר העניין של עולם התהו לעומת 
שעומד   תוקף  לו  שיש  הוא  התיקון  עולם 
לא  בהתכללות,  לא  הוא  עצמו.  בפני 
של   תוקף  לך  שיהיה  יכול  ואתה  בביטול. 
ה'   כמו  להיות  יכול  אתה  התהו,  עולם 
שמחייה את עצמו, ובעצם זה בגלל שאתה 

 

פסח    ו על  בחוברת  באריכות  ראה  זה  בעניין 
 במאמר פתיחה לליל הסדר. 

אז אתה בתוך מה שה' מחייה  אחד עם ה', ו
 את עצמו שאתה מחייה את עצמך.

 : מה הולך פה? זה התהפך! תלמיד

להגיד הרב רוצה  הזקן  אדמו"ר   :
לך   יהיה  עם השכל שלא  נלחם  שאם אתה 
בכלל שכל ואז אתה הולך על האמונה עד  

 פתאום הקב"ה מבצבץ מתוכך.   –הסוף 

 אז לזרוק את השכל או לא? 

זה    תלמיד: עם  מסכים  אתה  אז 
 הביטוי שצריך לזרוק את השכל?

את    הרב: לזרוק  שאומרים  אלו 
ויש   עולם  יש  להגיד שאמנם  רוצים  השכל 
דבר כזה שכל, אבל ה' לא רוצה אותו. נגיד  
רוצים   לא  הם  פה:  ה'אותיות'  לפי  זה  את 
שמפסח יצא שבועות. אבל אנחנו כן רוצים  

,  'שתי הלחם' בסוף. אנחנו רבים עם השכל
להיות  צריכים  אנחנו  אומרים שבסוף  אבל 
אני  בכלל.  להפריע  לא אמור  וזה  עם שכל 
אמור להיות עם המון שכל, אמור להתנפח, 
 אמור להגיע לשבועות, להגיע לשתי הלחם. 

כאשר אתה שומע שאומרים 'לזרוק 
השכל'   מאוד   –את  שהאדם  מרגיש  אתה 

ממשהו   לברוח  צריך  והוא  לשכל,  נמשך 
או מפתה  את  שמאוד  קורא  וכשאתה  תו. 

אמנם  שאתה  מרגיש  אתה  הזקן  אדמו"ר 
מזה.   נהנה  מאוד  אתה  אבל  בשכל,  נלחם 



 

 
14 

כדי   שכל  מספיק  לי  יש  אחרות,  במילים 
 להבין ששכל זה ממש מעוות את הכל.  

את   'לזרוק  כשאומרים  לפעמים 
השכל' אתה מרגיש שהאדם הלך על השכל  
אותו   הביא  שלו  והשכל  בעבר,  שלו 

ים. כעת הוא רוצה לחזק  למקומות לא טוב
את עצמו, אז הוא רוצה לעזוב את השכל.  
אבל זה לא מספיק מאיר. הוא הרבה פעמים 
לא זורק את עצם השכל, אלא הוא זורק את  
אליהם  טובות  בגלל התוצאות הלא  השכל 

 הוא הגיע בעקבותיו.  

שהוא  בגלל  השכל  את  שזורק  מי 
הביא אותו למקומות לא טובים, נגיד הוא  

ונהיה 'ברסלבר', מה  היה אי ש צבא חשוב 
היה   הוא  כן  לפני  פעמים?  הרבה  לו  קורה 
מאוד ריאלי, ועכשיו הוא רואה שכל השכל  
אז   טובים.  לא  למקומות  אותו  הביא  שלו 

אני יותר לא רוצה שכל. למה?    – הוא אומר  
לבוא   ינסה  הוא  שאם  מרגיש  הוא  כי 
לו   יהיו  עשה  שהוא  השינוי  את  ולהסביר 

י זה נכון אולי לא. חכן הוא  המון טענות אול
ללכת    – אומר   ובשביל  שינוי  עשיתי  אני 

לא   הוא  השכל.  את  לזרוק  צריך  אני  עליו 
רוצה לזרוק אותו, אלא פשוט הוא גרם לו  

 להרבה שטויות.

אתה מרגיש  יותר,  מעמיק  אתה  אם 
הללו   התוצאות  הגיעו  במקרה  שלא 
אלא   השכל,  את  לזרוק  צריך  אני  שבגללם 

בעיי עצמו  מרגיש  השכל  אתה  אז  אבל  תי. 
משובש,  הוא  כי  בעייתי  עצמו  שהשכל 

 ואתה לא מסביר מה משובש.  

הכל   פה במאמר,  קורא  כאשר אתה 
מובן מאוד. ביחס לקב"ה השכל הוא משהו  
קטן. אז אם אתה מדגיש את השכל כשיש  

אז    –הקב"ה   טיפש,  אלא  חכם  לא  אתה 
אתה   נמצא,  הקב"ה  אם  השכל.  את  תזרוק 

 צריך לזרוק את השכל.  

אם    –נגיד ככה: אדמו"ר הזקן אומר 
ה' נמצא אז אין שכל. והרבה פעמים נשמע  

אני  בט יהיה  שהקב"ה  שכדי  הפוך:  עות 
 צריך לזרוק את השכל...  

 

 

 

 

 

 

 



 

 
15 

 מגילת שיר השירים 

מדוע דווקא מגילת שיר השירים היא קודש קודשים? כיצד היא קשורה לחג 

ועל   –השירים  הפסח? ומה הסיפור שמתרחש בה? אור חדש על מגילת שיר  

 הקשר של היהודי עם הקב"ה

]ניגנו "שיר השירים" )של הרה"ק ר'  
 נפתלי מרופשיץ([  

אז   הפסח,  חג  לקראת  נמצאים  אנו 
נסביר   מגילת שיר השירים.  על  נלמד קצת 
השירים   שיר  שבין  הקשר  את  קצת  גם 

 לפסח, ומה משמעותו בעבודת ה'.  

 קדש קדשיםשיר השירים 

הרבה פעמים אנו קוראים את מגילת 
שיר השירים. יש כאלה שעושים זאת בכל  
ערב שבת, יש כאלה שקוראים בליל הסדר,  

 ויש כאלה שרק בשבת חול המועד. 

בד"כ  השירים  שיר  קוראים  כאשר 
מרגישים איזה אוירה כללית מיוחדת, בפרט 

  – כשרואים את מה שנאמר על המגילה הזו 
"שיר השירים קדש קדשים". יש פה אוירה  
מיוחדת כאשר קוראים שיר השירים. אוירה 
של רגש עמוק, עדין, קשר מיוחד, שבעצם 
הכל הוא משל לקשר שבין הקב"ה לכנסת 

ד נהנים ושמחים לחשוב שיש  ישראל. ומאו
קשר כל כך 'אינטימי' )בלשון של היום( עם  

 הקב"ה. זה מיוחד.  

בעל   של  המגילה  על  חיבור  יש 
הנתיבות, רבי יעקב מליסא. מלבד 'נתיבות  

 

במאמר    בהבא  ז פסח,  על  בחוברת  ראה  לקמן 
 לבדיקת חמץ. 

ספרים,   כמה  על  פירוש  חיבר  המשפט' 
ביניהם על שיר השירים. בתחילת הפירוש 
ששיר  חביב,  מאוד  משהו  כותב  הוא  שלו 

וא משהו מיוחד בגלל שאין עוד  השירים ה
חוץ   לנו  נזקק  שהקב"ה  כתוב  בו  מקום 
מבמשל של שיר השירים. לכן השיר הזה כל  

מיוחד   כזה    –כך  ולהגיד  קדשים".  "קדש 
 נצרכת כמובן המון רגישות.  –דבר 

 זמן של רגישות –עת דודים  

פסח,   של  לעבודה  קשור  זה  כל 
עת   עתך  "והנה  פסח  על  שכתוב  משום 

זהו זמן של אהבה, ובאהבה יש    –דודים"  
 המון רגישות.  

רגישות? הרבה  יש  באהבה   זלמה 
במיוחד באהבה שבין איש ואשה. עוד מעט  
דווקא   מיוחדת  רגישות  עוד  שיש  נראה 
עוד   יש  שם  השירים,  שיר  של  בסיטואציה 

בכל קשר בין איש ואשה  יותר רגישות, אבל  
 יש המון רגישות.  

המון   שיש  משום  היא  לכך  הסיבה 
הכל   וממילא  נזקקות,  והמון  התמסרות 

עדין   לא    – מאוד  או  הדדי  זה  באמת  האם 
 הדדי? מה קורה שם? לכן זה רגיש.



 

 
16 

 הרגישות בפסח 

וזה בא לידי ביטוי בפסח מאוד חזק,  
זאת   מבטאים  ואנו  רגישים  מאוד  שאנחנו 

א אוכלים חמץ. לאחר מכן גם  בכך שאנו ל
כל ספירת העומר הוא זמן מאוד רגיש. אבל  
לענייננו, פסח הוא זמן רגיש, שאסור שיהיה 

 בו חמץ.  

אוהב  אני  שכאשר  חמץ?  מהו 
אותו   אוהב  מאוד  אני  אחד  מצד  מישהו, 
וליהנות  אותו,  לאהוב  נהנה  אני  שני  ומצד 
אותו   מנצל  קצת  שאני  זה  אותו  לאהוב 

זו    – י. אם אני לא נהנה  בשביל ההנאה של
בשיר   הביטויים  אחד  אמיתית.  אהבה  לא 
צריך   בתענוגים",  "אהבה  הוא  השירים 

זה    –ליהנות. ואם אני נהנה וחושב על עצמי  
מאוד   הקשר  לכן  אמיתית.  אהבה  לא  גם 
"עת   שבפסח  לפסח,  קשור  זה  לכן  רגיש. 
אסור   ולכן  רגיש,  מאוד  הקשר  דודים" 

 שיהיה חמץ.  

קב"ה אסור שיהיה בכלל בקשר עם ה
חמץ, כמו שבמקדש לא מקריבים חמץ, לא  
מכך   לומדים  אנו  חמץ.  למעלה  עולה 

 שבקשר עם ה' צריך זהירות. 

בשבועות.  במקדש?  חמץ  יש  מתי 
החמץ   עם  מיוחד  משהו  יש  בשבועות 
שתהיה   שצריך  למה  דומה  וזה  דווקא, 
בתורה ערבות "והערב נא ה' אלוקינו", אבל  

ועות אינו קרב  גם הלחם חמץ הזה של שב
בקשר,   בהתמסרות,  המזבח.  גבי  על 
בהקרבה עצמה, אין דבר כזה חמץ בכלל.  
"כי כל שאור וכל דבש לא תקטירו ממנו",  
צריכה   וההקרבה  ההתמסרות  הנתינה, 

חמץ,   בה  שיהיה  אסור  לכן  לגמרי.  להיות 
 ואסור שיהיה בה דבש.  

חמץ מבטא שאני נתון בעצמי, ודבש 
ש הוא  חמץ  תענוג.  את  מבטא  לוקח  אני 

לא   אני  ממנו.  מתנפח  אני  לעצמי.  הקשר 
בתוך   נתון  שאני  בכך  אלא  בקשר,  נתון 

 עצמי. 

אני   אם  אותי.  מזין  מה  השאלה 
לי   ונותנת  אותי  שמזינה  והאהבה  אוהב, 
חיות זו אהבה שמנפחת אותי היא גורמת לי 
הזו,   מהאהבה  גדל  שלי  האני  את  להרגיש 

רכשתי   וזה בעיה. בעצם אני נהיה 'רכושני',
 רכשתי. –משהו. במקום להתמסר ולתת  

 בין פורים לפסח 

 : שלמה הוא משל לה'?שאלה

כן.  תשובה לשאול :  מתכוון  אתה 
ביחס למה שדיברנו על מגילת אסתר )ראה  
של   "התחפושת  בחוברת  באריכות 

  –אם אתה משווה למגילת אסתר  הקב"ה"(,  
משל.  ממש  זה  מתארים  פה    פה    אתלא 

   . החיים של שלמה כל כך

שדיברנו  למה  )הודפס   קשור 
תצוה( לפרשת  אסתר  במעמקים  שמגילת   ,

משל. זה    זהלא רואים בכלל ששמשל    היא
המשל   בתוך  תקוע  אחשורוש  משל,  רק 

הכל    –שיר השירים בדיוק הפוך  אך  לגמרי.  
משל.   שזה  ברור  משל.  שזה  חשוף  לגמרי 
אלא   עצמו,  בפני  שעומד  משל  פה  אין 

. אפילו אם  הנמשל חייב להאיר בתוך המשל
אתה לא מבין מה קורה פה אתה מיד מבין  
שהכל נמשל. הכל פה מלא משלים, אין סוף  



 

 
17 

"קומתך דמתה כמו  משלים לאורך המגילה.  
במגילת אסתר הכל    לתמר", המון דימויים. 

המציאות וזה  משל  ,  שזה  אומרים  חז"ל 
 למלכו של עולם.  

זה ההבדל בין פורים לפסח. בפורים 
ובפסח המציאות   שהיא,  כמו  מתנהלת 

הקב"ה לגמרי חשוף. יש מציאות, יש עולם,  
המציאות   הקב"ה.  שיש  ברור  לגמרי  אבל 
נקרא   זה  העולם.  בתוך  חשופה  ה'  של 
שיר  וזה  לגמרי,  במשל  מאיר  שהנמשל 

  השירים.

 אהבה ואמונה 

גם   הכל,  את  להסביר  יודע  לא  אני 
שיעזרו   יפים  דברים  נבחר  אבל  דרכי,  לפי 

בעבוד לפסח.  לנו  בהכנות  גם  ואולי  ה'  ת 
בינינו   העדין  הקשר  את  שידגישו  רעיונות 

 לקב"ה.

מאוד  אחד  משהו  עוד  נגיד  אולי 
עדין     –חשוב: אמרנו שיש באהבה משהו 

שאם אני לא נהנה אין פה אהבה, ואם אני 
ממש נהנה זו גם בעיה כי אני לוקח לעצמי.  
ולכן זה משהו מאוד עדין. כעת נסביר למה  

 מאוד קשור לאמונה. הדבר הזה 

מהי אמונה? אמון. בין בני זוג צריך  
להיות המון אמון. אמון הוא משהו בסיסי  
אותנו  מוציא  הקב"ה  כאשר  בקשר. 
כל   פסח  את  חוגגים  אנו  וכאשר  ממצרים, 
הוא   חוגגים  שאנחנו  מה  עיקר  ושנה,  שנה 
אנו   החגים  בכל  ה'.  עם  בקשר  האמון  את 

ע את  בפסח  אבל  ה',  עם  קשר  צם חוגגים 
 האמון.

מדויק,  יהיה  שהכל  מייצר  האמון 
פתאום   לא  שהקשר  לצדדים,  ייטה  שלא 
שהקשר  אלא  נכונים,  לא  למקומות  יברח 
חזק   אמון  יש  כאשר  טוב.  מאוד  יהיה 
לידי   לבוא  בגילוי,  להיות  יכולה  האהבה 
רצון   המון  יש  אמון,  אין  כאשר  ביטוי. 

אך אין אפשרות שהיא תבוא לידי    –לאהבה  
ג זה  שמתחדשת  ביטוי.  לאמונה  קשור  ם 

 בפסח. 

כלל  בדרך  כי  זאת?  אומר  אני  למה 
כשאנו מדברים על הקשר בינינו לקב"ה ועל  
אמונה   במושג  העיקר  אז  אמונה,  המושג 
הוא האם אני כופר או מאמין במציאות של  
אלא   הדיון,  עיקר  זה  לא  באמת  אבל  ה'. 
השאלה האם אני נותן אמון בקשר. האם אני  

מ שה'  חושב  בקשר  באמת  מאוד  רוכז 
וממילא גם אני נענה לקשר הזה. זו השאלה  

יש   –העיקרית   פה אמון שבאמת  יש  האם 
 פה קשר מאוד חזק.  

נגיד את הדברים ביחס למה שאמרנו 
מאוד   שה'  למרות  ואסתר.  אחשורוש  על 
מסתיר את עצמו, לאסתר המלכה יש אמון  
אפילו  שם.  נמצא  הקב"ה  שבטוח  מלא 

בסדר, בפנים יש   –שהוא מסתיר את עצמו  
הוא   ופסח  הקשר.  של  ביטויים  הכל  קשר. 
מה שאני חוגג את האמונה שיש לי שהכל  
ביטויים של הקשר בינינו לבין הקב"ה. ואני 
שמח על כך שיש לי אמונה חזקה שתגרום  

לא משנה מה יהיה,   –לי לפרש את הכל נכון  
לא משנה איך. וגם אין לי בעיה לתת את כל  

, כי יש לי אמון מלא  כולי בלי לפחד בכלל
ואני יכול להתמסר לחלוטין ולא אתבדה אם  
האמון   עצם  את  חוגג  אני  בפסח  אתמסר. 



 

 
18 

"לכתך   לגמרי,  להתמסר  היכולת  את  הזה, 
אחרי במדבר בארץ לא זרועה", אין לי בעיה 
ללכת בלי שום שיור. למסור את כל כולי. 

 למה? כי יש לי אמון מלא. 

חוגג  שאלה אני  שבפסח  יוצא  אז   :
 משהו שלנו ולא משהו שהוא עשה?

חלק  תשובה זה  עשה,  הוא  זה   :
האמון  נקודת  את  חוגג  אני  מהרומן. 
את   נכון  לפרש  לי  עוזרת  והיא  שנוצרה. 
הקשר. אני יכול לפרש את הקשר נכון בגלל 
אני   האמון  בגלל  חזק.  באמונה  נתון  שאני 
יכול להתמסר עד הסוף ולפרש נכון את מה  
על   כביכול  שעובר  מה  ואת  עלי  שעובר 

 הקב"ה בקשר. 

שוב. אם אני חושב שכל  זה חידוש ח
לי   גורם  זה  מהקשר  חלק  הוא  שקורה  מה 
חושב   אני  ואם  המציאות.  את  נכון  לפרש 
שבתוך מה שקורה יש כל מיני דברים שלא  

ניתוק   אלא  קשר  אומרת    – מביעים  זאת 
שהאמון שלי נחלש ואני לא יפרש נכון את  

 המציאות. 

ומתחיל  למשל,  זוג  בני  יש  אם 
שאי  בגלל  האמון,  אמון  להתערער  להם  ן 

אחד בשני הם ממילא מפרשים לא נכון אחד 

 

האמונה    ח על  ללכת  יכול  אדם  איך  שאלה: 
 בקשר בין בני אדם? זה יותר קשה... 

.  שלםתשובה: לכן שלמה המלך מספר סיפור  
 יפה.  זה באמת סיפור 

 שאלה: איך אני יכול לדעת אם זה כדאי לי? 

מפרשים   הם  אמון  יש  אם  אבל  השני.  את 
 נכון אחד את השני. 

להגיד  מינה.  נפקא  מאוד  זה  לנו 
שכאשר יש לי אמונה חזקה בקב"ה אני יכול 
חלק   הוא  עלי  שעובר  מה  שכל  להרגיש 

לה'   ביני  וזה   –מהקשר  טובה,  בשורה  זו 
אמו יש  אם  האמון.  יכול  בגלל  אני  חזק,  ן 

להתמסר עד הסוף ויכול להגיד שלא משנה  
חלק  הכל  עכשיו  מרגיש  אני  מה 
לא   אני  אם  לדוג',  לה'.  ביני  מהרומנטיקה 

כנראה שהוא מסתיר את    – מצליח להתפלל  
ביחס   משהו  משקף  שאני  או  שלו,  הפנים 
לקשר, איזה כבדות או משהו כזה, הכל אני  

 מפרש בתוך הקשר.  

מפרש נכון את מה    בזכות האמון אני
שקורה, והאמון גם נותן לי יכולת לצייר איך  
עיקר   כך  על  הקב"ה.  מצד  הקשר  נראה 
הקשר   איך  לחשוב  יכולים  שאנו  החגיגה, 
נראה מצד הקב"ה. זה חידוש שאנו יכולים 
להגיד שהקב"ה באמת לגמרי בתוך הקשר,  

 וזה נובע מהאמון המוחלט שיש לנו.  

אמון, יוצא שבפסח אנו חוגגים את ה
ולא סתם את העובדה שאנו מאמינים בה', 
אלא שכל מה שיש לנו הוא ביטוי לקשר עם  

 חהקב"ה.

תשובה: בשביל זה יש שיר השירים שאומר לך  
 ללכת על זה. שכדאי לך  

יקרה   מה  טוב.  נגמר  השירים  שיר  שאלה: 
 במקרים אחרים?  

תשובה: ייגמר טוב. זה מה ששיר השירים בא  
 להגיד לך. 



 

 
19 

מגילת   על  החדש  לפירוש  פתיחה 
 שיר השירים 

רוצה  אני  הזו  ההקדמה  כל  אחרי 
במשל   עצמו,  בשיר  להתמקד  בעיקר 
הסבר   ולהסביר  האהבה,  של  ובנמשל 
מי   במפרשים  ראיתי  לא  אני  לי.  שהתחדש 

לל בכיוון הזה. אבל מי שכבר בא  שהולך בכ
ילך  הוא  מקסימום  לסבול,  יצטרך  לפה 

 באמצע...

שיר   של  המהלך  על  הוא  ההסבר 
שאמור   למפגש  משל  הוא  איך  השירים, 
בא   הוא  כאשר  הקב"ה  עם  ליהודי  להיות 
 להתפלל, איזה 'רומן' מתנהל בינו לבין ה'.  

בד"כ אנחנו לא מסתכלים על הקשר 
אנחנו ככה.  ה'  עם  על   שלנו  מסתכלים 

הקשר שלנו עם הקב"ה כך שאנחנו עבדים  
ופה   הזה(  בסגנון  משהו  )או  אדון  והוא 
במהלך של שיר השירים אנו לומדים לראות 
את הקשר עם המון רומן, אינטימיות, משהו  
שהמשל שלו הוא קשר של אהבה בין איש 

 לאישה. 

מאוד   וגם  קרובים  מאוד  גם 
 רחוקים 

ם זה ולא סתם איש ואישה, אלא בעצ
בין מלך לנערה. ככה שיר השירים מתחיל. 
איזה  ויש  ידועה,  לא  נערה עלומה,  פה  יש 
זו המסגרת הכללית של השיר,   גדול.  מלך 
לתחושה   דומה  וזה  מתחיל.  הוא  ככה 

 

כמו מישהו שנכנס לבית של כל מיני גדולים,    ט
כולם אומר "הרב הרב" פתאום מגיעה הרבנית, אז אצל  

ככה מתחיל הקשר בינינו    – הפשוטה שלנו  
כוספת   נשמה  יהודי,  איזה  עומד  לקב"ה. 

השאלה   ונשאלת  הקשר    – לקב"ה,  מה 
בינ המלכים בכלל?  מלכי  מלך  לבין  י 

מאוד,   רחוק  מורם,  מופשט,  הוא  הקב"ה. 
קשר  מתחולל  איך  זניח.  קטן,  מאוד  ואני 

 פה?

קשר   שיש  הוא  הקשר  של  הסוף 
מאוד חזק, ולא סתם קשר מאוד חזק אלא  
כאילו היא הופכת להיות המלכה. ולמרות  
נשאר   הוא  המלכה,  להיות  הופכת  שהיא 

דיין הוא  המלך. המלך מצד אחד לא נאבד, ע
הם   ואישה,  איש  הם  נערה.  והיא  מלך 
חברים, היחס הוא רחוק מאוד וקרוב מאוד  

  טביחד.

אנחנו גם רוצים להרגיש מאוד קרוב  
וגם רוצים רחוק ונהנים משני הדברים, וככל  
שזה יותר קוטבי זה יותר חזק. באמת אפשר 
קצת מציאות   יש  ואשה  איש  להגיד שבכל 

אוד יפה שזה  כזו, אבל בשיר השירים זה מ 
 מתחיל מהפער הגדול.    

 סדר לשיר השירים 

נחלקו  חשובה:  הקדמה  עוד  נגיד 
לשיר   סדר  יש  האם  בשאלה  המפרשים 
השירים. הרבה אומרים שהוא כתוב פרקים  
פרקים ואין לו סדר, אין בו רצף אחד. הוא  
לא מתחיל במקום שאין הרבה קשר ולאט  
לאט הוא מתחזק )או רצף שונה(, אלא זה  

אותם  הרב שקיבצו  שונים  שירים  ה 

רובם היא קוראת לו בשם. זו דוג' כיצד הוא גם גדול וגם  
 . קרוב



 

 
20 

הרבה   יש  קשרים.  סוגי  הרבה  שמבטאים 
ככה שיר  ישפירשו  את  שפירשו  ויש   ,

אלה   כלל  בדרך  שלם.  כרצף  השירים 
זאת  הסבירו  כרצף  המגילה  את  שפירשו 

 .יאיותר בנמשל מאשר במשל 

המשל,  על  מדברים  בעיקר  אנחנו 
ואומרים שיש בו ממש רצף. השיר כתוב רק 
משל, ויש בו מהלך אחד לגמרי, כאשר שלב  
מביא לשלב, אלא שהוא מאוד עדין ומורכב  

הוא מאוד מפותל, כדרך הקשר   יברומנטי.  –
מאוד   הללו  הפיתולים  וכל  מפותל.  שהוא 
עם   לנו  שיש  הקשר  את  להבין  לנו  יעזרו 

שמ אנחנו הקב"ה,  מפותל  שהוא  רוב 
חושבים הרבה פעמים שאין קשר. לא ברור  

 לנו אם יש קשר או אין קשר.  

השירים  שיר  את  קוראים  כאשר  אז 
  –ואומרים שהוא שיר קדוש )קדש קדשים( 

ועדין  חם  ורגש  קשר,  שיש  מרגישים 
ומרומם את הנפש, מרומם את האדם כאשר  
טהרה  מתוך  כמובן  זאת,  את  קורא  הוא 

וכי מרגיש ערגה  הוא  אז  לקב"ה,  סופים 
שהמגילה באמת לוקחת אותו מהאפרוריות 
של עבודת ה' למשהו נחמד מאוד בעבודת  
מאוד  נימים  על  מנגן  השירים  שיר  ה'. 
מבינים  אנחנו  תמיד  שלא  בנפש  פנימיים 
אפילו מה המשמעות שלהם. כי בדרך כלל  
אוירה  מבינים  השירים  שיר  כשקוראים 

 מרנו קודם(.  כללית ולא פרטים )כפי שא

 

ראה לדוגמא בפירוש "רנה של תורה" )לנצי"ב    י
 מוואלזין( על הפסוק הראשון. 

 ראה רש"י בהקדמתו למגילה.  יא

רוצים  שאנו  המהלך  לפי  אבל 
להסביר יש פה הרבה נפתולים בקשר שאנו  

 רוצים לדבר עליהם ולפתוח אותם.

 מדמיון למציאות 

אז המהלך מתחיל מכך שהיא נערה, 
לא ברור מיהי. ומהי? היא   –כמו שאמרנו  

ירצה  שהמלך  שהלוואי  שחולמת  אחת 
דמיונות.   רק  זה  ראשון  בשלב  אבל  אותה. 

מתחילה  ככה   פשוטה,    – היא  מאוד  היא 
להיות   רוצה  והיא  מהמלך,  רחוקה  מאוד 

 מאוד קשורה אל המלך.  

ואז, ממעמד כזה נוצר משהו משונה 
בה.  'מתאהב'  פתאום  שהמלך  מאוד. 

זה משהו מיוחד.   –כלומר, אם אני מסתכל  
יהודי חושב על הקב"ה, הוא רוצה קשר עם  

ה זה דמיוני, וככ  –הקב"ה, וזה מאוד מוזר  
 שזה דמיוני. – הוא צריך לחשוב 

אם הוא לא יחשוב שזה דמיוני, הוא  
אם   באמת.  מרגיש  מה שהוא  את  יביע  לא 

אחשוב   קשור   –אני  יהודי,  אני  "כן, 
בגלל   זה  חיצוני,  אבל  נחמד,  זה  לקב"ה". 
שהוא שמע זאת מאחרים שאמרו לו. בפנים  
שאתה   מישהו  יש  הקשר?  מה  מוזר,  זה 
בכלל לא בערכו ולא שייך שתהיה בערכו, 
צריך   אתה  וככה  בכלל.  מתחיל  לא  זה 

ככה   מתחיל  לא  אתה  אם    –להתחיל. 
להרוו רוצה  אתה  אם  הפסדת.  יח  פספסת, 

התחושה   זו  כי  ככה,  להתחיל  צריך  אתה 

ראה דוגמא חריפה לכך תחת הכותרת "אם    יב
 תסתדר לבד".  –אתה יכול 



 

 
21 

הפשוטה בנפש. לכן אם אתה רוצה להתחיל  
לנגן על הנימים הפנימיים בנפש, קודם כל  

שאין קשר    –שים לב לכך שככה זה מתחיל 
בכלל. אבל הלוואי שהיה, אם היה קשר טוב 

אבל    –זה היה נחמד. זה משהו 'מדומיין'    –
 הלוואי... 

בע  יגפתאום התפתחות  לילה, יש 
והמלך מתאהב בנערה הזו, שזה מוזר. וככה  
זה קורה בנמשל. באמת הוא מתלהב ממנה. 
ברגע שהוא מתלהב ממנה מתחילים להיות 
תגובות   סוגי  הרבה  התלהבות,  סוגי  הרבה 
שלה להתלהבות שלו, ונראה שההתפתחות 

 של הקשר מאוד מעניינת.  

אהבה  אותה  אוהב  הוא  ובסוף, 
עזה כמות אהבה".  מופרזת, כמו שכתוב "כי  

של   שם  התיאור  כל  מאוד  מפתיע  משהו 
 האהבה. 

המגילה  צורה:  בעוד  זאת  יגיד  אני 
והיא   "שלמה"  נקרא  שהוא  מכך  מתחילה 
סתם עלמה, והיא נגמרת בכך שפתאום היא  
משהו   הוא  בהתחלה  "שולמית".  נקראת 
עצמו,   בפני  שעומד  ושלם  גדול  מושלם 
שלם   הוא  הזה.  הקשר  את  צריך  לא  בכלל 

גמרי. וזה מתהפך לאט לאט, עד שלבסוף  ל
מעמד   באיזה  היא  השולמית.  נקראת  היא 
מהקשר,  שיש  הרוויה  מרֹב  שלמות  של 

 

כיהודים    יג לנו  כי  לא  'פתאום'  אומר  אני 
שלומדים תורה ומסתכלים מה כתוב בתורה זה מפתיע  

בנ כי  אלא  לא  אותנו,  מוזר.  זה  להפתיע.  אמור  זה  פש 
הגיוני. זה דילוג. והדילוג הזה קורה כי הוא מחליט לדלג,  

לכך   לב  שם  לא  אני  נכון,    –ואם  לנגן  מצליח  לא  אני 
 כאמור. 

הופכת   שלו  שהשלמות  להגיד  ואפשר 
 להיות השלמות שלה.  

שוב  בסוף  מוזכר  הוא  מכן  לאחר 
 כשלמה, אך לא ניכנס עכשיו לפרטים.

עד כאן המהלך בגדול, מתחיל מכך  
דמיונות, ולאט לאט מגיע  שהיא קטנה והכל  

 לכך שהוא מתלהב.  

 הנמשל בעבודת ה' 

 נגיד את הדברים עכשיו בעבודת ה':  

לשים  צריך  אדם  אמרנו שבהתחלה 
לב כמה זה רחוק שיהיה קשר והכל דמיון  
שיהיה   שהלוואי  דמיון  לו  יש  אבל  גמור, 

אך בסוף הוא מרגיש כאשר הוא גומר   יד כך.
לגמרי. את שיר השירים שזו אהבה סוחפת  

לאט   אז  'רומנים'.  הרבה  יש  שבאמצע  רק 
 לאט נעשה סדר.  

חשובה.  נקודה  להסביר  רוצה  אני 
בדרך כלל כאשר אנו קוראים שיר השירים  
זו   פשוט  ובאופן  מתוקה,  מאוד  אוירה  יש 
"ישקני   ולהגיד  לבוא  זה  ההתחלה. 
מנשיקות פיהו", הלוואי. זה דמיון שיש לנו,  

הלו דמיון.  לאיזה  נכנסים  שיקרה אנו  ואי 
כזה   שיש    – דבר  לקשר  דומה  מאוד  קשר 

העמידה שלנו עם הדמיון לפני שהוא    שאלה:  יד
פונה אלינו, זה מצד אחד רומנטי אבל מצד שני זה כמו  

לתו תועבה", אתה פונה  "מסיר אזנו משמוע תורה גם תפי
 אליו לפני שהוא פונה אליך. 

לא כתוב מה לפני שיר השירים. זה לא  תשובה:  
 "מסיר", רק מדברים על החלק שבו היהודי פונה לה'. 



 

 
22 

במגילה הזו. אנו רוצים שהקשר הזה יהיה  
 כמו פה, וזה קשור לדמיון פה. 

שיר   שקורא  מי  קריטי,  מאוד  זה 
השירים, צריך באופן פשוט לקרוא עם המון  

תמימות   בלי  זה  אם  בעיה   –תמימות.  זה 
אין   אחרים  דברים  השירים.  שיר  לקרוא 

מ שיקרא  שיר  בעיה  אבל  תמים.  שלא  י 
השירים רק תמים יכול לקרוא, הוא מרגיש  
את האהבה התמימה, כל כך מאיר שזה לא 
בעיה   לו  אין  לכן  התמימות,  את  לו  מאבד 
לקרוא את השיר. אבל בסוף זה כמו דמיון 
דמיון   לך  יש  מתחילה,  שהיא  כמו  תמים, 

 תמים שהמלך ירצה אותך.  

 שה' ינשק אותי 

מ להתבונן  כעת  פסוקי נתחיל  תוך 
 המגילה:

יר   )א( שִׁ
ר  ים אֲשֶׁ ירִׁ הַשִׁ

לֹמֹה: שְׁ  לִׁ

מייחלת  שהיא  מה  יש  בהתחלה 
 לעצמה:

י   קֵנִׁ שָּׁ )ב( יִׁ
י   יהוּ כִׁ יקוֹת פִׁ שִׁ נְׁ מִׁ
ן: יִׁ יָּׁ יךָ מִׁ ים דֹדֶׁ  טוֹבִׁ

משכר.  מאוד,  סוחף  משהו  הוא  יין 
אבל האהבה משכרת יותר מאשר היין, היא  

שהיא   מרֹב  חזקה.  היא יותר  מדמיינת 
מרגישה שדמיון האהבה סוחף יותר מהיין.  
אבל היא כן מודעת לכך שמדובר בדמיון.  

 "ישקני", הלוואי שישקני.

בעבודת ה' הכוונה שאני צריך לתת  
רוצה  שהקב"ה  מצייר  אני  בו  זמן  לעצמי 
גס(,   בינתיים  זאת  אומר  )אני  אותי  לנשק 

זה משכר יותר מיין,   –וברור שאם כך יהיה  
יס שדבר  זה  רואים  איך  לגמרי.  אותי  חוף 

מיתת   של  בתופעה  חזק?  מאוד  סוחף  כזה 
לגמרי   אני  אותי  מנשק  ה'  כאשר  נשיקה. 

 בכלות הנפש.  

  – אם אני מצייר סתם שאני מסתלק  
אני מרגיש שאני עוזב משהו ממשי והולך 
ח"ו לאבדון. אבל אם אני מרגיש שזה סוחף  
אותי יותר מיין, ומה סוחף אותי? העובדה 

הוא רוצה לנשק אותי, כלומר שהוא מאוד  ש
לגמרי,  להיסחף  יכול  אני  אז  אותי.  אוהב 
יכול   שאני  הוא  מרגיש  שאני  מה  ועיקר 
להיסחף לגמרי כי אין לי שום בעיה שהרי  
את   כולו  רוצה  גם  השני  שהצד  יודע  אני 

 המציאות שלי, להיסחף אלי. 

אז מה קורה פה? אני יכול לתת אמון  
ברור תגובה  שיש  מהצד  בגלל  וחזקה  ה 

נשיקה   תשוקה.  שיש  התגובה?  מה  השני. 
מלשון תשוקה, יש תשוקה של הקב"ה אלי.  
כי   לגמרי  עצמי  על  מוותר  כביכול  אני  אז 
בשבילי.   עצמו  על  מוותר  כביכול  הקב"ה 
מט   פרק  בתניא?  זה  איפה  בי.  נתון  הוא 
בשביל   עצמו  על  מוותר  שה'  כתוב  בתניא 

הו שאליו  מה  זה  היהודי.  עם  א  להיות 
 מתאווה. 

יש פה כבר חידוש מאוד חשוב על  
יראה   הציור של כלות הנפש. בתהלים אני 
ציורים שונים על כלות הנפש, אבל פה אני  

יפה. מבחינת   –רואה משהו אחר   יותר  זה 



 

 
23 

מתוק   יותר  הרבה  משהו  יש  המתיקות 
אתה   כי  למה?  פה.  זאת  קורא  כשאתה 
מרגיש שבאמת זה הדדי, "ישקני מנשיקות  

ני לגמרי עולה למעלה והוא לגמרי  פיהו". א
מנשיקות   "ישקני  נקרא  זה  למטה.  יורד 
פיהו". אני עוד יותר רוצה לעלות למעלה כי  
מנופח   לא  אני  לעצמי,  דואג  לא  אני ממש 
רוצה   הקב"ה  כי  לגמרי,  בטל  אני  בכלל, 

אותי זה  טומאוד  להתבטל.  יכול  אני  לכן   .
)התנועה הזו היא משהו מאוד   נקרא אמון 

אם אני נכנס רוצה אותו רק כי הוא  דק. כי  
הרסתי את הכל... לכן זה מאוד   –רוצה אותי  

 דק(. 

בכל אופן הנשיקה פה היא גדולה כי 
כל   את  מדמיינת  הנערה  הדדי.  הוא  הקשר 

 זה:

רֵיחַ   )ג( לְׁ
ן   מֶׁ ים שֶׁ נֶׁיךָ טוֹבִׁ מָּׁ שְׁ
ךָ עַל כֵן   מֶׁ תּוּרַק שְׁ

מוֹת אֲהֵבוּךָ: )ד(   עֲלָּׁ
יךָ י אַחֲרֶׁ כֵנִׁ שְׁ ה   מָּׁ נָּׁרוּצָּׁ

יו   רָּׁ ךְ חֲדָּׁ לֶׁ י הַמֶׁ יאַנִׁ הֱבִׁ
ךְ   ה בָּׁ חָּׁ מְׁ שְׁ נִׁ ה וְׁ ילָּׁ נָּׁגִׁ
ן   יַיִׁ יךָ מִׁ ה דֹדֶׁ ירָּׁ כִׁ נַזְׁ
ים אֲהֵבוּךָ: ס רִׁ  מֵישָּׁ

 

שאלה: אם הקב"ה לגמרי רוצה את המציאות   טו
 שלי, אז איך באמת קורה מיתת נשיקה? למה מתים? 

תשובה: מיתת נשיקה קשורה לתחיית המתים.  
אצל נדב ואביהוא, מסביר האור החיים, שהם עברו את  

 תהיי נורמאלית 

מסתכלים  הזה  הדמיון  לאחר  מיד 
 עליה ואומרים לה שהיא מוזרה.

ה   חוֹרָּׁ )ה( שְׁ
נוֹת   ה בְׁ נָּׁאוָּׁ י וְׁ אֲנִׁ

ר   אָהֳלֵי קֵדָּׁ ם כְׁ לִָּׁׁ רוּשָּׁ יְׁ
לֹמֹה: יעוֹת שְׁ ירִׁ  כִׁ

מי אומר את זה? אפשר להגיד שזו 
המחשבות  שאלו  להגיד  ואפשר  הסביבה, 
האחרות בתוך הראש שלה עצמה. אפשר גם  

 להגיד שאלו הגויים.  

רוצה   אני  בו  המקום  מקרה,  בכל 
כמו שאני הולך    לצייר שהקב"ה הולך עלי

עליו, או שאני בטוח שהוא ילך עלי כי אם  
לגמרי   עלי  ילך  הוא  עליו  הולך  זו   –אני 

מתעוררים   ומיד  מדומיינת.  מחשבה 
מוזרה    –המחשבות בתוכי שאני "שחורה"  

"משנה   עליהם  שמברכים  הכושים  )כמו 
משונה(   בריה  הזו    – הבריות",  ההתנהגות 

גיוני  לא הגיונית. האמון המטורף הזה לא ה
ריאלי   לא  זה  וגם  השתגעת,  גם  לחלוטין. 

למישהו   אהבה  אהבה    – לחלוטין.  בסדר, 
נורמאלית למישהו נורמלי. אבל פה זה לא  

 הגיוני.

י   אוּנִׁ רְׁ )ו( אַל תִּׁ
ת  חֹרֶׁ חַרְׁ י שְׁ אֲנִׁ שֶׁ

בזמן   באמת  אז  נשיקה,  מיתת  שמת  מי  אבל  הגבול. 
המיתה יש הסתלקות ולא נשארים פה, אבל התגלה כמה  
ה' רוצה את המציאות פה ובסופו של דבר זה מה שמביא  

)ראה על כך    לתחיית המתים. ההתגלות של מיתת נשיקה
 . ימצא נזק"(עוד בשיעור "מובטח לו שלא 



 

 
24 

ש מֶׁ י הַשָּׁ נִׁ פַתְׁ שֱזָּׁ נֵי   שֶׁ בְׁ
י   מֻנִׁ י שָּׁ חֲרוּ בִׁ י נִׁ מִׁ אִׁ
ים   מִׁ רָּׁ ת הַכְׁ ה אֶׁ נֹטֵרָּׁ

מִׁ  י: כַרְׁ תִּׁ רְׁ י לֹא נָּׁטָּׁ לִׁ  י שֶׁ

בעיקר מי שלא מבסוט מכל זה אלו  
האחים שלה, אלו שאוהבים אותה ודואגים  

נורמלית תהיה  שהיא  רוצים  הם  הם  לה.   .
 הופכים אותה למוזרה.

הם רצו שאני אעבוד, כרם זה מקום 
תהיה   שלו  והתוצאה  בו,  אעבוד  שאני 
שיגדלו בו ענבים ויהיה יין, שישכר. אבל זה  

אלי, גם עובדים וגם אחרי זה נסחפים.  נורמ
אבל כאן זה טירוף מוחלט, הרבה יותר מיין, 

 בלי שום עבודה כאילו נורמאלית.

לא  שלי  "כרמי  אומרת  היא  זה  על 
נטרתי", בסופו של דבר אני רוצה את הכרם  

 שלי.

 נדלג קצת:

 לסוסתי ברכבי פרעה 

י   תִׁ סֻסָּׁ )ט( לְׁ
יךְ   יתִׁ מִׁ עֹה דִׁ בֵי פַרְׁ כְׁ רִׁ בְׁ

יָּׁ  י:רַעְׁ  תִׁ

כשרואים  אותה?  מתאר  המלך  איך 
לתיאורים   ביחס  בפרט  הזה,  התיאור  את 

 אחרים, הוא מפתיע.  

קודם כל הוא קורא לה 'סוסה', דימוי 
לא כל כך נעים... נתאר לעצמנו מישהו בא  

לאשתו   ואומר  אל    –לאשתו  סוסה'!  'את 
 תנסו בבית...  

מה הוא רוצה להגיד לה? הוא מלך 
המלכות איזה נערה.    גדול, והיא סתם בתוך 

ונראה  הכללי,  המהלך  את  טוב  נסביר 
זה   מלכה  להיות  הופכת  כשהיא  שבסוף 

 מתהפך.

כאשר הוא מלך גדול כל האנשים לא 
והאנשים   מלך,  הוא  מקום.  הרבה  תופסים 
הם כלום, כל כך קטנים לעומת המלך. אף 
מכן   לאחר  מקום.  הרבה  תופס  לא  אחד 

פתאום   כשנוצר כל ה'רומן' בינו לבינה הוא
יותר   זה  לבד  שהיא  כמו  היא  שרק  מרגיש 
המדינה   כל  קודם.  לו  שהיה  המדינה  מכל 
הרי  בשבילו.  כלום  הייתה  קודם  לו  שהיה 
בשבילו?   המדינה  כל  זה  ומה  מלך,  הוא 
שהיא   הרגש  כל  עם  לבד  והיא  כלום. 
מצליחה לעורר בו וכל ההתנהלות שיש וכל  
יותר  להיות  הופך  זה  היחסים.  מערכות 

חינתו מאשר כל המדינה שהייתה  עשיר מב
לו קודם. זה חלק מהמהפך שקורה. כבר שם  

 זה מתהפך.  

 אם אני אגיד את זה בעבודת ה':

בהתחלה יש הקב"ה ויש עולם שלם  
שהוא מנהל. ואז אני אוהב, ומסתכלים עלי  
ואז   לה'.  ביני  שלם  רומן  וממשיך  מוזר, 
את   מנהל  שה'  מה  שכל  מרגיש  היהודי 
העולם, בסדר הוא יכול לעשות 'כלאחר יד',  

שם קורה משהו ממשי.    – אבל הקשר בינינו  
בקשר   מנהל,  שה'  העולם  כל  כמו  לא  זה 

ממש   המעבר  בינינו  זהו  משהו.  מתחולל 
 מתחילת המגילה לסוף המגילה. 

וזה שבח   גדול,  מלך  הוא  בהתחלה 
פרעה".   ברכבי  "לסוסתי  לה  אומר  שהוא 



 

 
25 

להגיד שהיא   כי הוא רוצה  זה שבח?  למה 
מתלהבת חזק כמו סוסה, וזה מאוד נחמד, 

מה הקשר? הוא מלך    – זה יפה. אבל עדיין  
 והיא כזו קטנה.  

קטן   ילד  שתראה  מתחיל כמו 
שהוא   מרגיש  אתה  בהתלהבות,  להתפלל 
נמצא המון בתוך הדמיון של עצמו. אז אתה  

אומר   ואתה  מבחוץ  ילד    –מסתכל  'הוא 
לקב"ה  מתפלל  אותו  רואה  אתה  טוב'. 

הוא    –ואומר   תכל'ס,  אבל  טוב.  ילד  הוא 
 דיבר עם ה' או לא? 

ילד טוב מתפלל,  כאשר אתה רואה 
ילד טוב, הוא מת  –ואתה אומר   פלל 'הוא 

יפה', זה כמו "לסוסתי ברכבי פרעה דימתיך  
רעיתי". אבל, האם הוא ניהל עם ה' שיח? 
באופן פשוט אנחנו גם לא כל כך סוסה, לא  
כל כך ילדים טובים, אבל גם ילד טוב הוא  
בן   ילד  זה כמו  לא כל כך ביטוי של קשר. 
עם   להתנועע  שמתחיל  שנתיים־שלוש 

'סוסה כמו  הוא  שלו.  אבא  כמו  ', הסידור 
 הוא לא מדבר בכלל.  

קשה  הזו  לנערה  פה.  דבר  אותו 
לקרוא 'מתקשרת', כי היא רק ילדה נחמדה, 
מדומיינת לגמרי, מדברת בינה לבין עצמה  

את ילדה    –לא מתקשרת. והוא אומר לה    –
בעיקר תכשיטים   הוא מתאר  לכן    –טובה. 

לא   היא  אבל  שלה,  היפה  ההתנהגות  את 
 מתוארת בתור בן אדם בכלל.  

ני כן היא אפילו לא הייתה סוסה, לפ
אלא רק חלק מהמלכות שלו. היא לא הייתה  
כלום. המלך כה מרומם עד שהמציאות לא  

 תופסת מקום.

בדרך  אנחנו  כך  טוב:  זה  את  נגיד 
אבל   עלינו,  ירחם  ה'  חושבים.  כלל 
שיר   לפני  היא  שלנו  הפשוטה  המחשבה 
השירים. "הלוואי סוס"... כשאנו רואים ילד  

נים מכך שהוא נכנס לזה חזק, לכך  אנחנו נה
שהוא סוס. אבל אנחנו גם לא נכנסים לזה  

 חזק, לצערנו.

היין   בית  אל  כל    –הביאני  מעל 
 דמיון

מה קורה כתוצאה מכך? שני דברים 
מיוחד:  קורה משהו מאוד  לגמרי.  הפוכים 
ורק   לגמרי  מדומיינת  הייתה  היא  כן  לפני 
יש  פתאום  וכעת  עצמה.  לבין  בינה 

של המלך אליה. היא סוסה, אבל    התייחסות
 הוא מתייחס אליה.  

מה זה אומר מבחינתה? זה מעל כל 
מתייחס  המלך  פתאום  שבאמת  דמיון. 
תהיה  שהיא  לדמיין  שמחליטה  לנערה 
המלכה. הוא נותן רק התייחסות קטנה, אבל  
איזו   יש  שבכלל  עצום  חידוש  זה  בשבילה 

 התייחסות. זה מאוד מפתיע.  

להתייחסות הזו היא קוראת "הביאני 
המון,   זה  אהבה".  עלי  ודגלו  היין  בית  אל 
שמה  טובה,  ילדה  שאני  עלי  אומר  שהוא 

 ו.  שדמיינתי היה משמעותי ל

י   יאַנִׁ )ד( הֱבִׁ
לוֹ   גְׁ דִׁ ן וְׁ יִׁ ל בֵית הַיָּׁ אֶׁ

ה: לַי אַהֲבָּׁ  עָּׁ

כשאני עובד את ה' ומתחיל לדמיין 
שיהיה קשר בינינו, שאני ירצה אותו והוא  



 

 
26 

בא   והקב"ה  ביחד,  כיף  לנו  ויהיה  אותי 
לי   שמח    –ואומר  אני  יפה,  מתנהג  'אתה 

אני   נחמד,  זה  כזה,  דמיון  מדמיין  שאתה 
 , זו סוסה יפה'.  נהנה מההתנהגות הזו

את   לי  אומר  שהוא  העובדה  עצם 
הללו   כבר    – הדברים  זה  ממשי.  כבר  זה 

 חידוש, שהקב"ה חושב שזה יפה. 

 לא להעיר את האהבה 

משהו  קורה  מכך  כתוצאה  אבל 
 –שהוא כמו בלימה חזקה. היא אומרת 

י   תִּׁ בַעְׁ שְׁ )ז( הִׁ
ם   לִַׁ רוּשָּׁ נוֹת יְׁ ם בְׁ כֶׁ תְׁ אֶׁ

לוֹ  אַיְׁ אוֹת אוֹ בְׁ בָּׁ צְׁ ת  בִׁ
ם   אִׁ ירוּ וְׁ עִׁ ם תָּּׁ ה אִׁ דֶׁ הַשָּׁ
ה   אַהֲבָּׁ ת  הָּׁ רוּ אֶׁ עוֹרְׁ תְּׁ

ץ: ס  פָּׁ חְׁ תֶּׁ  עַד שֶׁ

לאחר  דווקא  יש לה קושי להתמסר 
אמר   הוא  בסוף  כי  למה?  הצליחה.  שהיא 
להיות?  רצתה  היא  סוסה. מה  עליה שהיא 
מלכה. ואילו הוא אומר עליה שהיא סוסה.  
נפגעת מכך שהוא קרא לה סוסה,   היא לא 

ך שהקשר שה' משדר כלפיה הוא  אלא מכ
את   אבל  מדומיינת,  שאת  ש'נחמד 
ואני   מדומיינת  ואת  מלך  אני  מדומיינת. 

 נהנה מכך'.  

כך   כל  יכולה  לא  כבר  היא  עכשיו 
לדמיין. אי אפשר לדמיין אם זה ככה. אם ה'  

הוא    –אומר לי שהוא שמח שאני מדומיין  
שאמרנו   כמו  לדמיין.  היכולת  את  לי  הרס 

בקשר עם ה' אנחנו נמצאים  שבמקום שלנו  

לפני שיר השירים. פעם היינו ילדים, סוסים, 
והיה מאוד נחמד, אבל התבגרנו   התפללנו 

אז הפסקנו.    – והבנו שה' קורא לנו סוסים  
לזה,  אכנס  אני  אני אעשה?  אי אפשר. מה 

זה לא יכול    –והוא יגיד לי 'טוב סוס קטן'  
לעבוד. אז מצד אחד אני מרגיש את הקשר 

מצד שני זה מפיל את כל הקשר ונעלם  חזק,  
משהו   קורה  עכשיו?  קורה  מה  הקשר. 
 מדהים. הוא צריך עכשיו לעודד את הסוסה.  

 לדלג על הפערים 

עצום.  מרחק  נוצר  כעת?  נוצר  מה 
"הביאני  כתוב  בפשט?  הקושיא  מה  שוב, 
אל בית היין, שמאלו תחת לראשי" ופתאום  

 הוא נהיה רחוק.

י   )ח( קוֹל דוֹדִׁ
נֵה דַלֵג עַל   הִׁ א מְׁ ה בָּׁ זֶׁ

קַפֵץ עַל   ים מְׁ רִׁ הָּׁ הֶׁ
עוֹת: בָּׁ  הַגְׁ

הוא   אם  כי  למה?  עצום.  פער  יש 
קורא לי סוסה יש פער עצום שצריך לדלג  
עליו. והוא מדלג עליו. למה? כי באמת הוא 
מאוד   זה  שבאמת  אמר  הוא  נהנה.  מאוד 
אחד,   מצד  הפער  על  מדלג  הוא  אז  יפה, 

ורה, איך  ומצד שני הוא רוצה לראות מה ק
שמרגישה  הסוסה  של  הלב  את  פותחים 
אליה  שמתייחסים  בגלל  מתכווצת  שהיא 

 כסוסה:

י   )ח( קוֹל דוֹדִׁ
דַלֵג עַל   א מְׁ ה בָּׁ נֵה זֶׁ הִׁ

קַפֵץ עַל   ים מְׁ רִׁ הָּׁ הֶׁ
עוֹת: בָּׁ  הַגְׁ



 

 
27 

בא  אני  היהודי:  של  לנפש  נחזור 
שה'   חושב  ואני  לדמיון,  ונכנס  להתפלל 

שמח    מאוד נהנה מזה, מצד אחד אני מאוד
לא   חזק.  מכך  מתכווץ  אני  שני  ומצד  בזה 

 יודע מה לעשות.  

 לך להרי בתר 

י   )יד( יוֹנָּׁתִׁ
ר   סֵתֶׁ לַע בְׁ וֵי הַסֶׁ חַגְׁ בְׁ
ת   י אֶׁ ינִׁ אִׁ ה הַרְׁ רֵגָּׁ הַמַדְׁ
ת   י אֶׁ ינִׁ יעִׁ מִׁ ךְ הַשְׁ אַיִׁ מַרְׁ
רֵב   י קוֹלֵךְ עָּׁ קוֹלֵךְ כִׁ

ה: ס אֵיךְ נָּׁאוֶׁ  וּמַרְׁ

היא מתחבאת בתוך סלע. אי אפשר 
יה בכלל. הוא המלך מדלג על כל  להגיע אל

הפער   לא  במחסום.  עכשיו  והיא  ההרים, 
בינינו לה' הוא המחסום אלא אנחנו אומרים  
לקב"ה אי אפשר שתתייחס אלינו כאילו אנו  

 מדומיינים.

היתה היא  טובה"   מקודם  "ילדה 
שלו, אבל עכשיו היא מרגישה שהיא הפכה  
להיות אבן. איך יהודי מרגיש? יהודי מרגיש 
שהקב"ה אומר לו שזה דמיון יפה, ומה זה  
כך   כדי  עד  הבנתי...",  "בסדר,  לו?  עושה 

 שהיא אומרת לו:

נוּ   חֱזוּ לָּׁ )טו( אֶׁ
ים  לִׁ ים שוּעָּׁ לִׁ שוּעָּׁ
ים   לִׁ חַבְׁ ים מְׁ טַנִׁ קְׁ

רָּׁ  ים וּכְׁ מִׁ רָּׁ מֵינוּ  כְׁ
דַר: מָּׁ י   סְׁ י לִׁ )טז( דוֹדִׁ

ה   רֹעֶׁ י לוֹ הָּׁ וַאֲנִׁ
ים: )יז( עַד   בַשוֹשַנִׁ

נָּׁסוּ   פוּחַ הַיוֹם וְׁ יָּׁ שֶׁ
ךָ   מֵה לְׁ ים סֹב דְׁ לִׁ לָּׁ הַצְׁ
ר   עֹפֶׁ י אוֹ לְׁ בִׁ צְׁ י לִׁ דוֹדִׁ

ר:   תֶׁ רֵי בָּׁ ים עַל הָּׁ לִׁ אַיָּׁ הָּׁ
 ס

כאן כבר אי אפשר לדלג. זה כבר לא  
ה על  לדלג  אפשר  שהיה  קודם,  הרים,  כמו 

זה    –עכשיו זה פער שאי אפשר לגשר עליו  
הרים מבותרים. אתה שמת חותם על הפער,  
שאמרת   וכיון  קשר.  אין  שזהו,  אמרת 
שבעצם אין קשר, אין מה לעשות. זה כמו  

 גירושין, זה חריף מאוד.  

שאני   "להגיד  לקב"ה  אומר  יהודי 
'מתנהג יפה' זה לא... זה עושה שיהיה נתק,  

 חוק". זה להסתכל עלי מר

 הדמיון הפך לסחרחורת 

גמורה.  לסחרחורת  נכנסת  היא  ואז 
 מה שקודם היה דמיון הפך לסחרחורת. 

פרק ג' פסוק  )
י  'א בִׁ כָּׁ שְׁ ( עַל מִׁ

י אֵת   תִּׁ קַשְׁ בַלֵילוֹת בִׁ
י   שִׁ ה נַפְׁ אָהֲבָּׁ שֶׁ
לֹא   יו וְׁ תִּׁ קַשְׁ בִׁ

יו: אתִׁ צָּׁ   מְׁ

אני   נפשי"  שאהבה  את  "ביקשתי 
ולא   "ביקשתיו  אבל  רוצה,  אני  מה  יודעת 
מצאתיו" אני לא יכולה למצוא אותו, הוא  
יודעת את נפשה  נעלם לה. היא לא  באמת 
ומחפשת ומחפשת איפה היא יכולה למצוא  
היה  זה  קודם  אם  רוצה.  כן  שהיא  מה  את 



 

 
28 

איזה דמיון מלהיב וניסו להרגיע אותה, כאן  
 דת את השפיות לגמרי. היא כבר מאב

ה נָּׁא   )ב( אָקוּמָּׁ
יר   עִׁ ה בָּׁ בָּׁ וַאֲסוֹבְׁ

חֹבוֹת   רְׁ ים וּבָּׁ קִׁ וָּׁ בַשְׁ
ה   אָהֲבָּׁ ה אֵת שֶׁ שָּׁ אֲבַקְׁ
לֹא   יו וְׁ תִּׁ קַשְׁ י בִׁ שִׁ נַפְׁ

יו: אתִׁ צָּׁ י   מְׁ אוּנִׁ צָּׁ )ג( מְׁ
ים  בִׁ ים הַסֹבְׁ רִׁ הַשֹמְׁ
ה   אָהֲבָּׁ יר אֵת שֶׁ עִׁ בָּׁ

ם: יתֶׁ אִׁ י רְׁ שִׁ  נַפְׁ

אלו כוחות השומרים הסובבים בעיר  
אני   אומרת  היא  הלך.  ההיגיון  ההיגיון. 
מחפשת משהו שההיגיון אומר שאי אפשר  
רוצה   אופן  בכל  אני  אך  בתר,  הרי  שיהיה, 
אותו. זה נקרא שהיא שואלת את השומרים 

 הסובבים בעיר.

 שגם הוא יתלהב עלי 

עַט   מְׁ )ד( כִׁ
ם עַד   י מֵהֶׁ תִּׁ בַרְׁ עָּׁ שֶׁ

ה   אָהֲבָּׁ י אֵת שֶׁ אתִׁ צָּׁ מָּׁ שֶׁ
שִׁ  לֹא  נַפְׁ יו וְׁ תִּׁ י אֲחַזְׁ

יו   הֲבֵיאתִׁ נוּ עַד שֶׁ פֶׁ אַרְׁ
ר   דֶׁ ל חֶׁ אֶׁ י וְׁ מִׁ ל בֵית אִׁ אֶׁ

י: תִׁ  הוֹרָּׁ

היא   מה  מצאה  היא  הכוונה?  מה 
מחפשת, מה בעצם היא מחפשת? "אחזתיו 
"עד   אותו,  אשחרר  לא  אני  ארפנו"  ולא 
שהביאתיו אל בית אמי ואל חדר הורתי" עד  
כשאני   לי.  שגרם  מה  יהיה  אצלו  שגם 

יסחף  נ הוא  שגם  רוצה  אני  אחריו  סחפת 

לא   'נחמד'  שזה  יגיד  שהוא  זה  אחריי. 
מספיק לי. אלא מה אני רוצה? שכמו שאני  
עלי,   יתלהב  הוא  בהתלהבות  עליו  הולכת 
מה   זה  "סוסה".  שאני  לי  יגיד  לא  הוא 
מהקב"ה   רוצה  היהודי  רוצה,  שהיהודי 

 שהוא יתלהב עליו.  

מעניינים  דברים  כמה  עוד  כאן  יש 
 דלג עליהם עכשיו.שנ

 מאבד את היציבות 

 הוא מסתכל עליה, ואומר: 

י זֹאת   )ו( מִׁ
ר   בָּׁ דְׁ ן הַמִׁ ה מִׁ עֹלָּׁ
ן   שָּׁ ימֲרוֹת עָּׁ תִׁ כְׁ

בוֹנָּׁה   ת מוֹר וּלְׁ רֶׁ קֻטֶׁ מְׁ
קַת רוֹכֵל: כֹל אַבְׁ  מִׁ

לזה  יש  שבאמת  רואה  הוא  כלומר 
זיכרון חזק ממנה. לבונה  ריח חזק, כלומר 

גם   הזיכרון,  על  ברפואה  זה משהו שפועל 
זה כך, זה מחזק את הזיכרון. בתורה כתוב 
לו  מתעוררים  לה'".  "אזכרתה  הלבונה  על 

 פה זיכרונות חזקים.

של   היציבות  את  מאבד  הוא  ואז 
מלך   הוא  עכשיו  עד  שלו.  המלכות 

 שמתייחס לנערה. אבל כעת: 

תוֹ   טָּׁ נֵה מִׁ )ז( הִׁ
ים  שִׁ לֹמֹה שִׁ שְׁ לִׁ שֶׁ
הּ   יב לָּׁ בִׁ ים סָּׁ בֹרִׁ גִׁ

בֹ  גִׁ אֵל:מִׁ רָּׁ שְׁ )ח(   רֵי יִׁ
ב   רֶׁ ם אֲחֻזֵי חֶׁ כֻלָּׁ

יש   ה אִׁ מָּׁ חָּׁ לְׁ דֵי מִׁ לֻמְׁ מְׁ



 

 
29 

פַחַד   רֵכוֹ מִׁ בוֹ עַל יְׁ חַרְׁ
)ט(   בַלֵילוֹת: ס

ה לוֹ   שָּׁ יוֹן עָּׁ רְׁ אַפִׁ
לֹמֹה מֵעֲצֵי   ךְ שְׁ לֶׁ הַמֶׁ

נוֹן: בָּׁ יו   הַלְׁ )י( עַמוּדָּׁ
תוֹ   ידָּׁ פִׁ ף רְׁ סֶׁ ה כֶׁ שָּׁ עָּׁ
ן   מָּׁ גָּׁ בוֹ אַרְׁ כָּׁ רְׁ ב מֶׁ הָּׁ זָּׁ

ה  תּוֹכוֹ  צוּף אַהֲבָּׁ רָּׁ
ם: לִָּׁׁ רוּשָּׁ נוֹת יְׁ בְׁ  מִׁ

ליצור  אחד  מצד  עכשיו  צריך  הוא 
על   לשמור  שני  ומצד  חזק  מאוד  קשר 

גם לשמור חזק   טזהמלכות שלו. הוא רוצה 
על המלכות שלו, וגם שהוא יוכל להתאהב  

 כמו שהיא באמת רוצה.  

 וזה מה שקורה:

ינָּׁה   אֶׁ )יא( צְׁ
יוֹן   נוֹת צִׁ ינָּׁה בְׁ אֶׁ וּרְׁ

ךְ לֶׁ ה  בַמֶׁ רָּׁ עֲטָּׁ לֹמֹה בָּׁ  שְׁ
יוֹם   מוֹ בְׁ ה לוֹ אִׁ רָּׁ טְׁ עִׁ שֶׁ
חַת   מְׁ יוֹם שִׁ חֲתֻנָּׁתוֹ וּבְׁ

בוֹ: ס  לִׁ

"אמו"  אותו  להביא  הצליחה  היא 
למה שהיא אמרה "אל בית אמי". לא נכנס  
עכשיו לשאלה למה זה משתנה בין האמא  
מאוד   עניין  שזה  )למרות  שלו  לאמא  שלה 

הכוונה  יפה( אבל העיקר שיש לו אמא. מה  
שיש לו אמא? הוא מלך! מה זה אמא? עוד  
שאלה, למה היא נותנת לו עטרה? הרי הוא 

 

זה הוארט של הפסוקים פה, צריך להכנס לזה    טז
 יותר טוב, אך לא נעשה את זה עכשיו. 

מלך! יש לו כתר! האמא זה בעצם הכוונה  
שלו   לאמא  ביחס  ילד,  להיות  נהפך  שהוא 
הוא הילד שלה ועכשיו היא דואגת לו שהוא  

 יוכל להתחתן, והיא נותנת לו עטרה.

 תסתדר לבד  –אם אתה יכול  

שלא   מעניין  מאוד  תיאור  יש  כעת 
ראשונה  פעם  שלו.  לפירוט  עכשיו  ניכנס 
שהוא מתאר אותה. לא סוסה עם קישוטים, 

 אלא עכשיו פשוט הוא אוהב אותה. 

חזק,   מאוד  אותה  מתאר  הוא  כעת 
מתלהב,  מאוד  הוא  לתאר  מסיים  וכשהוא 

 אומר מילים של התלהבות. 

זה    –היהודי עומד מול ה' ואומר לו  
ק שתגיד לי שאני 'ילד טוב' אלא  לא מספי

אני רוצה גם שתאהב אותי כמו שאוהבים.  
אומר   והקב"ה  תאהב.  ילד,  כמו    –תהיה 

'בטח!', והוא נהיה כמו ילד. שהוא פתאום  
אוהב, ממש ממש אוהב. אז בסוף זה שובר  
"בחגוי   בו  נמצאת  שהיא  הזה  הסלע  את 

 הסלע", הוא באמת נשבר. 

אותה מתאר  הוא  ד'  פרק   בתחילת 
 ואומר:

ה   נָּׁךְ יָּׁפָּׁ )א( הִׁ
ךְ   ה עֵינַיִׁ נָּׁךְ יָּׁפָּׁ י הִׁ יָּׁתִׁ רַעְׁ
תֵךְ   צַמָּׁ בַעַד לְׁ ים מִׁ יוֹנִׁ
ים   זִׁ עִׁ ר הָּׁ עֵדֶׁ רֵךְ כְׁ שַעְׁ
ד: עָּׁ לְׁ שוּ מֵהַר גִׁ לְׁ גָּׁ   שֶׁ



 

 
30 

ר   עֵדֶׁ ךְ כְׁ נַיִׁ )ב( שִׁ
ן   לוּ מִׁ עָּׁ צוּבוֹת שֶׁ הַקְׁ

ם  כֻלָּׁ ה שֶׁ צָּׁ רַחְׁ הָּׁ
ה אֵין   שַכֻלָּׁ ימוֹת וְׁ אִׁ מַתְׁ

ם: הֶׁ י  ) בָּׁ נִׁ חוּט הַשָּׁ ג( כְׁ
רֵיךְ  בָּׁ דְׁ ךְ וּמִׁ תֹתַיִׁ פְׁ שִׁ
מוֹן   רִׁ לַח הָּׁ פֶׁ ה כְׁ נָּׁאוֶׁ

תֵךְ: צַמָּׁ בַעַד לְׁ תֵךְ מִׁ   רַקָּׁ
יד   וִׁ דַל דָּׁ גְׁ מִׁ )ד( כְׁ

יוֹת   פִׁ תַלְׁ נוּי לְׁ ארֵךְ בָּׁ צַוָּּׁ
יו   לָּׁ לוּי עָּׁ גֵן תָּּׁ ף הַמָּׁ לֶׁ אֶׁ
ים: בוֹרִׁ טֵי הַגִׁ לְׁ   כֹל שִׁ
נֵי   שְׁ ךְ כִׁ דַיִׁ נֵי שָּׁ )ה( שְׁ
ה   יָּׁ בִׁ אוֹמֵי צְׁ ים תְּׁ רִׁ עֳפָּׁ
ים: ים בַשוֹשַנִׁ רוֹעִׁ  הָּׁ

פוּחַ הַיוֹם   יָּׁ )ו( עַד שֶׁ
י   ךְ לִׁ ים אֵלֶׁ לִׁ לָּׁ נָּׁסוּ הַצְׁ וְׁ

ל   אֶׁ ל הַר הַמוֹר וְׁ אֶׁ
בוֹנָּׁה: עַת הַלְׁ בְׁ  גִׁ

 בסוף התיאור הוא אומר: 

ה   ךְ יָּׁפָּׁ )ז( כֻלָּׁ
ךְ:   י וּמוּם אֵין בָּׁ יָּׁתִׁ רַעְׁ

 ס

שלימה   את  בעצם  לגמרי. כלומר, 
 ואז הוא אומר לה: 

י   תִּׁ )ח( אִׁ
י   תִּׁ ה אִׁ נוֹן כַלָּׁ בָּׁ לְׁ מִׁ

י   שוּרִׁ י תָּּׁ בוֹאִׁ נוֹן תָּּׁ בָּׁ לְׁ מִׁ
נָּׁה מֵרֹאש   מֵרֹאש אֲמָּׁ

עֹנוֹת   מְׁ מוֹן מִׁ רְׁ חֶׁ יר וְׁ נִׁ שְׁ
ים: מֵרִׁ רֵי נְׁ יוֹת מֵהַרְׁ   אֲרָּׁ

י   י אֲחֹתִׁ נִׁ תִּׁ בַבְׁ )ט( לִׁ
י באחד   נִׁ תִּׁ בַבְׁ ה לִׁ כַלָּׁ

אַ ךְ בְׁ אַחַת מֵעֵינַיִׁ חַד  בְׁ
ךְ: רֹנָּׁיִׁ צַוְּׁ )י( מַה   עֲנָּׁק מִׁ

ה   י כַלָּׁ ךְ אֲחֹתִׁ פוּ דֹדַיִׁ יָּׁ
ן   יַיִׁ ךְ מִׁ מַה טֹבוּ דֹדַיִׁ
ל   כָּׁ ךְ מִׁ נַיִׁ מָּׁ רֵיחַ שְׁ וְׁ

ים: מִׁ שָּׁ ת   בְׁ )יא( נֹפֶׁ
ךְ  תוֹתַיִׁ פְׁ נָּׁה שִׁ טֹפְׁ תִּׁ

ב תַּחַת   לָּׁ חָּׁ בַש וְׁ ה דְׁ כַלָּׁ
ךְ   מֹתַיִׁ רֵיחַ שַלְׁ שוֹנֵךְ וְׁ לְׁ

נוֹן: בָּׁ רֵיחַ לְׁ  ס  כְׁ

 אח"כ הוא אומר לה: 

)יב( גַן נָּׁעוּל  
ה גַל נָּׁעוּל   י כַלָּׁ אֲחֹתִׁ

תוּם: יָּׁן חָּׁ  מַעְׁ

 ואז הוא ממשיך לתאר את הגן:

ךְ   חַיִׁ לָּׁ )יג( שְׁ
י   רִׁ ם פְׁ ים עִׁ מוֹנִׁ דֵס רִׁ פַרְׁ

ם   ים עִׁ רִׁ פָּׁ ים כְׁ דִׁ גָּׁ מְׁ
ים: דִׁ רָּׁ דְׁ   נְׁ )יד( נֵרְׁ

נָּׁמוֹן   קִׁ נֶׁה וְׁ כֹם קָּׁ כַרְׁ וְׁ
בוֹנָּׁה  ל עֲצֵי לְׁ ם כָּׁ מֹר  עִׁ

אשֵי   ל רָּׁ ם כָּׁ לוֹת עִׁ וַאֲהָּׁ
ים: מִׁ שָּׁ יַן   בְׁ )טו( מַעְׁ

ים   ם חַיִׁ אֵר מַיִׁ ים בְׁ גַנִׁ
נוֹן: בָּׁ ן לְׁ ים מִׁ לִׁ נֹזְׁ   וְׁ

י   פוֹן וּבוֹאִׁ י צָּׁ )טז( עוּרִׁ
לוּ   זְׁ י יִׁ י גַנִׁ יחִׁ פִׁ ן הָּׁ תֵימָּׁ

יו מָּׁ שָּׁ  .בְׁ

 ואז היא אומרת לו: 



 

 
31 

גַנוֹ   י לְׁ יָּׁבֹא דוֹדִׁ
יו: דָּׁ גָּׁ י מְׁ רִׁ יֹאכַל פְׁ  וְׁ

תה אוהב אותי בגלל שאני  כל מה שא
כל   שלי,  היופי  כל  אלא  ממני,  לא  זה  יפה 
הבשמים שלי, הכל הוא שהאהבה שלך אלי  

יפה   ונראית  אני    –משתקפת  לא  זה  אבל 
בעצמי. אני בעצמי נפולה, אבל כשאתה כל  
זה בעצם  יפה  כ"כ  נראית  ואני  כך מתלהב 
שאתה רואה את האהבה שלך אלי בתוכי.  

את    –יאכל פרי מגדיו"  זה "יבוא דודי לגנו ו
לי   שגורמת  אותי  אוהב  שאתה  האהבה 
וכ"כ  נעימה  וכ"כ  יפה  כך  כל  להיות 
 מבושמת, את זה תאכל, זה שלך, הכל שלך.  

אוהב  שכשהקב"ה  מרגיש  יהודי 
אותו, הולך על זה לגמרי, זה באמת עושה  

לקב"ה   אומר  הוא  ואז  משהו,  הכל    –לו 
 שלך. 

איך שהיא גורמת להגיד הכל שלך, 
ז הוא בא ואומר: "באתי לגני". הוא באמת  א

רוצה לבוא לגן שלו, הוא באמת שמח, הוא 
 מאוד רוצה את היהודי.  

)בתחילת  ואומר  שמח  שמח  הוא 
 פרק ה'(:

י   גַנִׁ י לְׁ אתִׁ )א( בָּׁ
י   יתִׁ ה אָרִׁ י כַלָּׁ אֲחֹתִׁ
י   מִׁ שָּׁ ם בְׁ י עִׁ מוֹרִׁ

י   שִׁ בְׁ ם דִׁ י עִׁ רִׁ י יַעְׁ תִּׁ אָכַלְׁ
ם חֲלָּׁ  י עִׁ י יֵינִׁ יתִׁ תִׁ י  שָּׁ בִׁ

תוּ   ים שְׁ לוּ רֵעִׁ כְׁ אִׁ
ים: ס  רוּ דוֹדִׁ כְׁ שִׁ  וְׁ

אחרי   שאח"כ,  בפסוק  פתאום,  ואז 
 שהיא הזמינה אותו והוא בא, כתוב:

שֵנָּׁה   י יְׁ )ב( אֲנִׁ
י   י עֵר קוֹל דוֹדִׁ בִׁ לִׁ וְׁ

י   י אֲחֹתִׁ י לִׁ חִׁ תְׁ דוֹפֵק פִׁ
י   תִׁ י תַמָּׁ י יוֹנָּׁתִׁ יָּׁתִׁ רַעְׁ
ל   א טָּׁ לָּׁ מְׁ י נִׁ רֹאשִׁ שֶׁ

יסֵי  סִׁ וֻצוֹתַי רְׁ ה:קְׁ לָּׁ יְׁ   לָּׁ
י   תִּׁ נְׁ ת כֻתָּּׁ י אֶׁ תִּׁ שַטְׁ )ג( פָּׁ

נָּׁה  שֶׁ בָּׁ לְׁ ה אֶׁ כָּׁ אֵיכָּׁ
לַי   ת רַגְׁ י אֶׁ תִּׁ חַצְׁ רָּׁ
פֵם: ה אֲטַנְׁ כָּׁ  אֵיכָּׁ

היתה והיא    ההתלהבות  נפלאה 
נרדמה באמצע. אם אני אומר שיש רצף אז 
זה ממש לא מובן. בדיוק עכשיו היא מצאה  
את הזמן לישון? מה קרה? היהודי פתאום 
כך   כל  שהקב"ה  באמצע  להירדם  החליט 

יפה   אותו  נרדם,   –מתאר  היהודי  פתאום 
מבקש   לדפוק  מתחיל  הדוד  זה,  רק  ולא 

ל מתחנן. מה הציור הזה בכלל? אפילו במש
 הציור מוזר.

זה ציור משונה. גם במשל הציור לא  
לנו   רחוק  יותר  עוד  בנמשל  וממילא  ברור, 
למה   חריפה  דוג'  זו  פה.  קורה  מה  להבין 
שאמרנו קודם, שקשה להגיד שיש פה רצף  
איזשהו משבר שקורה   על  זה מראה  אחד, 

 בקשר.

למה באמת היא נרדמת פתאום? היא  
אמרתי אני  עשית?"  "מה  אומרת    כאילו 
"יבוא דודי לגנו ויאכל פרי מגדיו", ואז מה 

אז בסדר, אתה יכול    –אמרת? "באתי לגני"  
 להסתדר לבד!



 

 
32 

תראו כמה פעמים הוא אומר את זה 
", י, ייני חלבי , דבשי, יער י, בשמ י, מור י"גנ

"אני   לו  אומרת  כאילו  היא  היא?  איפה 
התבטלתי אליך, ואתה אומר 'נכון, נעלמת',  

 בסדר אז נעלמתי".

אותי   אם אוהב  כך  כל  אתה  באמת 
אז    –וכ"כ מתלהב עד שטוב לך עם עצמך  
 מה הפלא שאני נרדמת? נעלם הקשר.

כל   שאני  זה  של  שהתוצאה  כלומר 
כך מרגיש שהכל זה רק ממנו והוא באמת  

זה שבאמת אני מרגיש   נכון,   –אומר שזה 
'טוב, אז אם באמת הכל ממנו וגם הקב"ה 

 הלך.חושב שהכל ממנו אז נגמר'. הכל 

 לא יודעת מה רוצה מעצמה 

את   לפתור  צריך  עכשיו  הקב"ה 
"קול   הבעיה?  את  פותר  הוא  איך  הבעיה. 
יונתי  רעייתי  אחותי  לי  פתחי  דופק,  דודי 
תמתי", כלומר שהוא אומר לה "לא זה מה  
זה היתה הכוונה". אז מה   שהתכוונתי, לא 

 יזמה כן.  כן? אז לא ברור

אז הוא דופק ואיך שהיא מתעשתת 
 הוא כבר בורח, ועוד פעם הכל.   – תוח לו  לפ

לַח   י שָּׁ )ד( דוֹדִׁ
ן הַחֹר וּמֵעַי   יָּׁדוֹ מִׁ

יו: לָּׁ מוּ עָּׁ י   הָּׁ תִּׁ )ה( קַמְׁ
יָּׁדַי   י וְׁ דוֹדִׁ תֹּחַ לְׁ פְׁ י לִׁ אֲנִׁ

 

 גילוי היש האמיתי ביש הנברא.  שאלה: יז
תשובה: הוא לא למד חסידות, אז לקח לו הרבה  

 זמן וזה היה יותר מעניין... 
 שאלה: זו אישה טיפוסית לא משהו מיוחד...   יח

עֹתַי   בְׁ צְׁ אֶׁ פוּ מוֹר וְׁ נָּׁטְׁ
מוֹר עֹבֵר עַל כַפוֹת  

עוּל: י   הַמַנְׁ תִּׁ תַחְׁ )ו( פָּׁ
מַק   י חָּׁ דוֹדִׁ י וְׁ דוֹדִׁ י לְׁ אֲנִׁ

ר בָּׁ אָה   עָּׁ י יָּׁצְׁ שִׁ נַפְׁ
לֹא   יהוּ וְׁ תִּׁ קַשְׁ רוֹ בִׁ דַבְׁ בְׁ

יו  אתִׁ רָּׁ יהוּ קְׁ אתִׁ צָּׁ מְׁ
י: נָּׁנִׁ לֹא עָּׁ  וְׁ

יעשה  הוא  מה  כי  בורח?  הוא  למה 
אז    –עכשיו? לא להתלהב, כמו שהיה קודם  

מה שיקרה זה    –זה "הרי בתר", כן להתלהב  
לא   במקום  אותו  שמה  היא  ישנה".  "אני 
היא   מה  יודעת  לא  היא  תחליטי!  אפשרי, 

אז הוא בורח, הוא כביכול   יחרוצה מעצמה...
לא יודע מה לעשות, גם זה לא טוב וגם זה  

 לא טוב.

 השתגעה על כל הראש 

 נתקדם עוד קצת, בזריזות:  

י   אֻנִׁ צָּׁ )ז( מְׁ
ים  בִׁ ים הַסֹבְׁ רִׁ הַשֹמְׁ

י עִׁ י  בָּׁ עוּנִׁ צָּׁ י פְׁ כוּנִׁ ר הִׁ
לַי   י מֵעָּׁ ידִׁ דִׁ ת רְׁ אוּ אֶׁ נָּׁשְׁ

רֵי הַחֹמוֹת:  שֹמְׁ

עכשיו היא משתגעת לגמרי, לא כמו  
קודם. קודם היא השתגעה קצת ועכשיו היא  
השתגעה לגמרי. איך אני יודע? כי מקודם  

 תשובה: אבל פה זה יפה, זה ההבדל. 
 שאלה: גם בעוד מקומות יש את זה יפה!

תשובה: זה התחיל פה, הקב"ה רוצה שהקשר  
 יהיה יפה, אז הוא נתן לנו את שיר השירים.



 

 
33 

הסובבים  לשומרים  הגיעה  היא  קרה?  מה 
את   מצאו  הם  אם  אותם  ושאלה  בעיר 
)"כמעט שעברתי  האהבה, השכל לא מצא 
מהם"( אבל הנפש מצאה )"עד שמצאתי"(.  

ו מגיעה,  היא  פה  אומרים אבל  השומרים 
השכל  הראש'.  כל  על  משוגעת  'את  לה: 
אומר: השתגעת לגמרי! כשהוא לא מתלהב  

את    –את לא מבסוטית. וכשהוא מתלהב    –
הראש!   על  נפלת  הבסטה?!  את  סוגרת 

 השתגעת לגמרי! איך זה יכול להיות?! 

אז מה הם עושים לה? מרביצים לה, 
שהיא   לה  ואומרים  מכות  לה  נותנים 

מה מרביצים   משוגעת.  למשוגע?  עושים 
 לו... 

אומר  הקב"ה  בנפש.  חובט  השכל 
והאדם   ממנו,  להתלהב  מוכן  שהוא  לאדם 
אומר לקב"ה 'אם תתלהב לא יישאר ממני  

 לאיפה זה הולך?... –כלום'. השכל תוהה 

 גם מאוד מתלהב וגם מאוד מאופק

תיאור  זה  אותו,  מתארת  היא  ואז 
א.  ראשון שהיא מתארת אותו כזה חזק מי הו

הוא   הוא שמצד אחד  הווארט של התיאור 
שהוא   למרות  כי  מלך,  מאוד  מאוד  מאוד 
מאוד   להיות  יכול  גם  הוא  מתלהב  מאוד 
מאופק, ברגע שהיא לא רוצה אז לא. ומצד  
מתארת   היא  כלומר  רוצה.  מאוד  הוא  שני 
אותו גם כמאוד מאופק וגם מאוד מתלהב  

אני    – ביחד. היהודי בא לקב"ה, הוא אומר  
ע מה אני רוצה אבל אני יודע שאתה  לא יוד

 גם מאוד מתלהב וגם מאוד מאופק. 

י צַח   )י( דוֹדִׁ
ה: בָּׁ בָּׁ גוּל מֵרְׁ אָדוֹם דָּׁ   וְׁ
ז   ם פָּׁ תֶׁ )יא( רֹאשוֹ כֶׁ
ים  תַּלִׁ יו תַּלְׁ וֻצוֹתָּׁ קְׁ

עוֹרֵב: חֹרוֹת כָּׁ )יב(   שְׁ
ים עַל   יוֹנִׁ עֵינָּׁיו כְׁ

ם רֹחֲצוֹת   יִׁ יקֵי מָּׁ אֲפִׁ
בוֹת עַל   ב יֹשְׁ לָּׁ חָּׁ בֶׁ

יָּׁו   לֵאת:מִׁ  חָּׁ )יג( לְׁ
ם  כַעֲרוּגַת הַבֹשֶׁ

ים  חִׁ קָּׁ רְׁ לוֹת מֶׁ דְׁ גְׁ מִׁ
ים  יו שוֹשַנִׁ תוֹתָּׁ פְׁ שִׁ

פוֹת מוֹר עֹבֵר: )יד(   נֹטְׁ
ב   הָּׁ ילֵי זָּׁ לִׁ יו גְׁ יָּׁדָּׁ

יש  שִׁ ים בַתַּרְׁ אִׁ מֻלָּׁ מְׁ
ת שֵן   שֶׁ יו עֶׁ מֵעָּׁ

ים: ירִׁ ת סַפִׁ פֶׁ עֻלֶׁ )טו(   מְׁ
יו עַמוּדֵי שֵש   שוֹקָּׁ

ים עַל  דִׁ יסָֻּׁ ז  מְׁ נֵי פָּׁ אַדְׁ
חוּר   נוֹן בָּׁ בָּׁ אֵהוּ כַלְׁ מַרְׁ

ים: זִׁ אֲרָּׁ כוֹ   כָּׁ )טז( חִׁ
כֻלוֹ   ים וְׁ תַקִׁ מַמְׁ

ה   זֶׁ י וְׁ ה דוֹדִׁ ים זֶׁ מַחֲמַדִׁ
ם: לִָּׁׁ רוּשָּׁ נוֹת יְׁ י בְׁ  רֵעִׁ

 הסבי עיניך מנגדי 

שהיא  מזה  שמח  מאוד  המלך 
אותה,  מתאר  הוא  ואז  ככה,  אותו  מתארת 
רוצה   לא  אני  יפה".  זה  "כן,  אומר  הוא 
להיכנס לכל הפרטים, אבל זהו תיאור שונה  
מהתיאור הקודם שהוא תיאר אותה. הדבר 
לא   לה שהוא  אומר  הוא שהוא  הכי חשוב 

 רוצה שהיא תסתכל עליו. 



 

 
34 

י   סֵבִׁ )ה( הָּׁ
הֵם   י שֶׁ דִׁ נֶׁגְׁ ךְ מִׁ עֵינַיִׁ

ר   עֵדֶׁ רֵךְ כְׁ י שַעְׁ יבֻנִׁ הִׁ רְׁ הִׁ
ן   שוּ מִׁ לְׁ גָּׁ ים שֶׁ זִׁ עִׁ הָּׁ

ד: עָּׁ לְׁ  הַגִׁ

מסתכלת עליו זה   למה? כי אם היא
אם   עליה,  יסתכל  שהוא  רוצה  היא  כאילו 
הוא יסתכל עליה אז היא תקלוט את עצמה 
בעיניים?   להסתכל  זה  מה  קיימת.  כלא 
כאשר אני מסתכל בעיניים של מישהו אני  
ממש   גם  זה  שלו.  העיניים  בתוך  משתקף 
ככה פיזית, ניתן להבחין בכך אם מסתכלים 

ו מסתכל  קרוב. אך גם נפשית, כאשר מישה
עלי, אני מסתכל איך הוא מסתכל עלי. אז 
פה אם המלך יסתכל באמת הוא ימחק אותה  

 כי באמת היא כאילו כלום. 

 הקשר איתה יותר מאשר כל העם 

מאוד  משהו  אומר  מכן  לאחר 
 מיוחד:

יא   )ט( אַחַת הִׁ
יא   י אַחַת הִׁ תִׁ י תַמָּׁ יוֹנָּׁתִׁ

יא   ה הִׁ רָּׁ הּ בָּׁ מָּׁ אִׁ לְׁ
נוֹ  אוּהָּׁ בָּׁ הּ רָּׁ תָּּׁ יוֹלַדְׁ ת  לְׁ
כוֹת  לָּׁ רוּהָּׁ מְׁ אַשְׁ וַיְׁ

 : לוּהָּׁ הַלְׁ ים וַיְׁ שִׁ ילַגְׁ וּפִׁ
 ס

הוא מדבר עליה ואומר שבסוף היא  
משהו מיוחד, זה שהיא מאוד רוצה, למרות 
שהיא לא יודעת מה היא רוצה וזה סתירות 

 אין עליה.   –וזה 

מה זה עושה לו? זה עושה לו משהו 
 מאוד מיוחד.

שפתאום  ראשונה  פעם  כל  קודם 
העם, הציבור הרחב. אבל הוא מוזכר  מוזכר  

במקום   מתחלף,  זה  כלומר  אליה.  בקשר 
שהוא יהיה מלך על כל המדינה שלו, הוא  

 אומר: 

י   תִּׁ )יב( לֹא יָּׁדַעְׁ
בוֹת   כְׁ י מַרְׁ נִׁ מַתְׁ י שָּׁ שִׁ נַפְׁ

יב: י נָּׁדִׁ  עַמִׁ

הוא   פתאום  פתאום?  לו  קורה  מה 
מרגיש שהוא מאוד רוצה להיטיב לה, כמו  

יטיב, כמו שהוא רוכב  שהמלך הוא רוצה לה
על עם, הוא רוצה להיות בקשר איתה, והוא  
עם   על  שהוא  כאילו  איתה  בקשר  מרגיש 

 שלם. 

בולט? הכי  זה  שובי    איפה  ב"שובי 
אותו   כמעט  הוא  פה  התיאור  השולמית", 
תיאור כמו קודם, רק נוסף פה משהו מאוד  

העיניים... העיניים חזרו, מה קרה    – חשוב  
 לעיניים?

י   )א( שוּבִׁ
י   ית שוּבִׁ י הַשוּלַמִׁ שוּבִׁ
ךְ מַה   ה בָּׁ נֶׁחֱזֶׁ י וְׁ שוּבִׁ

ית   חֱזוּ בַשוּלַמִׁ תֶּׁ
ם: חֹלַת הַמַחֲנָּׁיִׁ מְׁ )ב(   כִׁ

ךְ   מַיִׁ עָּׁ פוּ פְׁ מַה יָּׁ
יב   ים בַת נָּׁדִׁ לִׁ עָּׁ בַנְׁ
מוֹ   ךְ כְׁ רֵכַיִׁ חַמוּקֵי יְׁ
דֵי   ים מַעֲשֵה יְׁ אִׁ חֲלָּׁ

ן: מָּׁ רֵךְ אַגַן   אָּׁ רְׁ )ג( שָּׁ



 

 
35 

ג  הַסַ  זֶׁ סַר הַמָּׁ הַר אַל יֶׁחְׁ
ים   טִׁ נֵךְ עֲרֵמַת חִׁ טְׁ בִׁ

ים: ה בַשוֹשַנִׁ )ד(   סוּגָּׁ
נֵי   שְׁ ךְ כִׁ דַיִׁ נֵי שָּׁ שְׁ

יָּׁה: בִׁ אֳמֵי צְׁ ים תָּּׁ רִׁ   עֳפָּׁ
דַל   גְׁ מִׁ ארֵךְ כְׁ )ה( צַוָּּׁ
רֵכוֹת   ךְ בְׁ הַשֵן עֵינַיִׁ

בוֹן עַל שַעַר בַת   שְׁ חֶׁ בְׁ
דַל   גְׁ מִׁ ים אַפֵךְ כְׁ רַבִׁ

בָּׁ  נֵי  הַלְׁ ה פְׁ נוֹן צוֹפֶׁ
ק: שֶׁ  דַמָּׁ

שער   ויש  בריכות,  יש  הכוונה?  מה 
ונכנסים  הבריכות  ליד  עוברים  שאנשים 
את   הבריכה  בתוך  רואים  אז  בשער, 
האנשים  של  הדמויות  כל  של  ההשתקפות 

 שעוברים.

כשאני  כאילו  בעצם?  פה  קורה  מה 
מסתכל על העיניים שלך ואת מסתכלת על  
כל   פה?  משתקף  בעצם  מה  שלי,  העיניים 
בכל   שהתחולל  מה  בינינו.  שהתחולל  מה 

זה הפך להיות    – הרומן בינינו, בכל הקשר  
העניין   זה  רבים",  בת  ה"שער  זה  המדינה, 
ופתאום   שלימה,  מדינה  יש  למלך  שיש. 

ר. המדינה היא לא הרבה,  העניין זה רק הקש
העיקר זה מה שפתאום תפס אותו. יש קשר  
מה   שזה  חזק  כך  כל  הקב"ה  לבין  בינינו 
שמעניין אותו והוא אומר לנו: "ואו, זה מה  

בסדר, אבל הקשר    – שיש פה", כל העולם  
 הזה זה מה שמיוחד. זה העיניים שיש פה.  

 שניהם דודים 

הדבר  מכל  מאוד  מתלהב  הוא  ואז 
ומה   היה  הזה,  מי  בהתחלה  אומר?  הוא 

מיין"   דודיך  "טובים  היה    – היין?  הוא  אז 
 יותר מיין. ופה מה כתוב? 

יֵין   כֵךְ כְׁ חִׁ )י( וְׁ
י   דוֹדִׁ הַטוֹב הוֹלֵךְ לְׁ

תֵי   פְׁ ים דוֹבֵב שִׁ רִׁ מֵישָּׁ לְׁ
ים: שֵנִׁ  יְׁ

היא  ולא  ממנה,  משתכר  הוא  כעת 
 ממנו.

מה היא אומרת לו? אנחנו משתכרים 
 אחד מהשני:

ים  )יד( הַ  אִׁ דוּדָּׁ
חֵינוּ   תָּׁ עַל פְׁ נוּ רֵיחַ וְׁ נָּׁתְׁ
ים גַם   שִׁ ים חֲדָּׁ דִׁ גָּׁ ל מְׁ כָּׁ

י   תִּׁ פַנְׁ י צָּׁ ים דוֹדִׁ נִׁ שָּׁ יְׁ
ךְ:  לָּׁ

לא   דודים,  ששניהם  היינו  דודאים 
 "דודי לי ואני לו". 

לי,   כאח  יתנך  מי  כתוב:  זה  ואחרי 
כמו   הוא  עליו?  מסתכלת  היא  איך  עכשיו 

כמו  אח שלה, אנחנו כבר כמו אחים, זה לא
מלך ונערה שאין מה לדבר, אנחנו כמו שני  

 אחים שבעצם גדלנו באותו מקום.

אני   "אנהגך",  לו  אומרת  היא  ואז 
אמשוך אותך. בהתחלה היא אמרה "שמכני  
לו  אומרת  היא  עכשיו  נרוצה",  אחריך 
אשקך   לו  אומרת  היא  ואז  הביאך..  אנהגך 
מיין הרקח. אני אשקה אותך מיין הרקח. יין 

הכ זה  משתי  הרקח  מעורבב  שזה  וונה 
היינות. נדלג רגע. עד כדי כך זה חזק שהיא 

 אומרת לו שמה חיבלתך.. 



 

 
36 

י זֹאת   )ה( מִׁ
ר   בָּׁ דְׁ ן הַמִׁ ה מִׁ עֹלָּׁ

הּ   ת עַל דוֹדָּׁ קֶׁ רַפֶׁ תְׁ מִׁ
תַּחַת הַתַּפוּחַ  

ה  מָּׁ יךָ שָּׁ תִּׁ עוֹרַרְׁ
ה   מָּׁ ךָ שָּׁ מֶׁ ךָ אִׁ לַתְׁ בְׁ חִׁ

ךָ: דַתְׁ לָּׁ ה יְׁ לָּׁ בְׁ  חִׁ

א שהולידה  זו  היא  אני  כאילו  ותו. 
שאתה   מרוב  אותך  מולידה  כאילו  עיכשיו 
כאילו, אתה כמו ילד חי שנולד. הקשר כ"כ 

 חזק כ"כ חי שפתאום נולדת כביכול. 

אבל היא לא מתבלבלת. גם כשהיא 
אומרת ככה, היא זוכרת שהיא לגמרי תלויה 

 בו:

י   ימֵנִׁ )ו( שִׁ
ךָ   בֶׁ ם עַל לִׁ כַחוֹתָּׁ

י   ךָ כִׁ רוֹעֶׁ ם עַל זְׁ כַחוֹתָּׁ
ה ה   עַזָּׁ ת אַהֲבָּׁ וֶׁ כַמָּׁ

אָה   נְׁ אוֹל קִׁ שְׁ ה כִׁ שָּׁ קָּׁ
פֵי אֵש   שְׁ יהָּׁ רִׁ פֶׁ שָּׁ רְׁ

יָּׁה: תְׁ בֶׁ הֶׁ  שַלְׁ

לו    שאלה: אומרת  שהיא  זה  מה 
 "ברח דודי"?

הפסקא   תשובה: כל  גדול,  סוד  זה 
זה משהו   ממש.  נפלא  זה משהו  האחרונה 
זה מוחבא   גילה.  ששלמה הסתיר. הוא לא 

 בתוך מוחבא. אז בהזדמנות אחרת...

 וםסיכ

 נעשה איזה סיכום:

אני   לקב"ה,  בא  אני  בהתחלה  א. 
שזה   ויודע  חזק  מדמיין  אינסופי,  בפער 

 דמיון.

זה  יפה.  שזה  לי  אומר  הקב"ה  ב. 
גומר   אבל  אחד  מצד  בשבילי  חזק  מאוד 

 זה יוצר נתק.  –אותי לגמרי 

אני   מה  לחשבן  מנסה  אני  ואז  ג. 
מחפש, אני מחפש שהקב"ה יתלהב ולא רק  

מתנה שאני  לשמור יגיד  צריך  הוא  יפה.  ג 
המרחק,   על  שלו,  המלכות  על  אחד  מצד 

 ומצד שני להתלהב.

באמת  זה  מתלהב,  כשהוא  ואז  ד. 
מבקש   ואני  לגמרי,  מואר  להיות  לי  גורם 
ממנו להתלהב הרבה כך שיאיר בתוכי. ואז  

אז הכל זה אני. וכך   –פתאום הקב"ה אומר 
הכל נעלם עוד הפעם. אז הקב"ה אומר "אז 

אני   הוא  לא,  אז  אותך",  לבלוע  רוצה  לא 
 הולך.

לא   לגמרי.  משוגע  נהיה  אני  ואז  ו. 
יודע מה אני רוצה. אני רוצה שהוא יתלהב 
או   לגמרי  נשיקה  מיתת  שתהיה  עד  כ"כ 

 שאני לא רוצה?

אני   מה  אומרת  היא  בסוף,  ואז  ז. 
רוצה אני לא יודעת, זה באמת שיגעון. אבל 

רוצה   –הוא   וגם  להתלהב  רוצה  גם  הוא 
"הסבי   אומר  הוא  אז  אבל  מאופק.  להיות 

 אל תגידי לי להתלהב. -עיניך"  

ח. בסוף הוא אומר שכיון שאת רוצה 
אותי גם כשאת לא יודעת מה את רוצה אני  

לך.   שיש  היופי  שזה  להסתכל  כל  יכול  אז 
פעם יהיה משהו אחר. וזה נקרא שיש מלא  



 

 
37 

א בקשר.  רק  דמויות  בעצמנו מלא  נחנו 
שלימה,  התרחשות  דמויות,  מלא  נהיים 
לנהל   מאשר  התרחשות  יותר  יש  בקשר 

 יטמדינה שלמה.

 ואז הם שותים ביחד. לחיים לחיים...

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

אותה    שאלה:  יט מחק  שהוא  טוב  לא  זה  אם 
את   אומר  הוא  למה  אז  לגני.."  "באתי  כשהוא אמר לה 

הוא לא    –זה? שלא יגיד את זה. במיוחד אם הוא הקב"ה  
 יכול להסתדר איתה?  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

מכל    תשובה: נהנה  הוא  בהכל,  שמח  הוא 
הרומן. זה הופך להיות המדינה, העניין שלו בקשר הוא  

מלך, מאשר  יותר  במדינה,  מאשר  מלך    יותר  גם  הוא 
וגם... זה מה שהוא אומר "על שער בת רבים", הוא שמח  
בהכל. הוא נהנה מכל הגוונים. זה הופך להיות המפגש,  

 שהוא גם מלך וגם שיכור מאהבה. 



 

 
38 

 המשמעות הפנימית של בקיעת הים 
לדבר  רוצה  אני  לשמחה.  מועדים 
כהכנה לשביעי של פסח, בעיקר על המאמר  
השני של קריעת הים בלקו"ת ד"ה "והניף  
והכהו   רוחו  בעים  והיה  הנהר  על  ידו 

 לשבעה נחלים".

 בקיעת ההעלם שבדבור 

המאמר  בתחילת  מסביר  אדה"ז 
שמה   בקיעה,  שתהיה  עושה  הים  שקריעת 

למ קשור  יהיה  האצילות  בעולם  ה  שנמצא 
חיבור  ויהיה  בי"ע  בעולמות  שנמצא 
הוא  ולהמחיש  להסביר  כדי  ביניהם. 
העולם  שכל  אצלו  שכיח  במשל  משתמש 

 .כ נברא באותיות

הדיבור מחולק להרבה חלקים. כדי  
לתפוס מה הכוונה שהעולם הזה נראה כמו  
החלקים.   לכל  לב  לשים  צריך  דיבור, 
הנקודה שעליה הוא שם את הדגש בתחילת 

הע הוא  חלקים  המאמר  שני  שיש  הזה  ניין 
של האותיות   הביטוי  את עצם  יש  בדיבור. 
כמו תינוק שמבטא את האותיות ולא מבין  
שאומרים   פעמים  )הרבה  המשמעות  את 
לילד לספור עד עשר אין קשר בין הידיעה  
שהוא  מה  למציאות(.  המספרים  את  שלו 
רוצה להסביר בדוגמה הזו הוא שעד קריעת  

א  לראות  אפשר  היה  סוף  של  ים  המלים  ת 
את   להבין  אפשר  היה  לא  אבל  הקב"ה 
אפשר   העולם,  את  דיבר  ה'  המשמעות. 

 

 ראה אריכות גדולה על כך בספר "זה השער".   כ

לא מבינים   האותיות, אבל  את עצם  להבין 
לבטא   רצה  שה'  איך  כמו  המשמעות  את 

 אותה.

כמו   זה  יום,  ליום  זה  את  ניקח  אם 
ההבדל בין תורה למדע. המדע יכול להבין  
המון דברים שקורים בעולם אבל הוא מבין  

זה ללא משמעות רק כמו שזה קיים. הוא  את  
תורה,   מאנשי  אולי  טוב  יותר  זה  את  מבין 
את   המציאות,  את  רק  מבין  הוא  אבל 
בלי  בפועל  שמדברים  מה  את  האותיות, 
להבין את המשמעות. אבל לדבר תורה זה  
להבין את המשמעות, להבין שכל האותיות  
הם הנסיון של ה' להסביר משהו שבשבילו  

האותי כל  שהיכולת  נהיו  אומר  הוא  ות. 
להגיע לתורה כלומר להבין את המשמעות 

 זה על ידי קריעת ים סוף. 

הים   סוף? בקיעת  ים  קריעת  זה  מה 
בדיבור,   שיש  ההעלם  שנבקע  פירושה 
שבמקום שיהיה דיבור שמעלים נהיה דיבור  
כמו   הדיבור  את  תופס  אתה  אם  שמגלה. 
שהוא, הוא בעצם מעלים על מה שהמדבר 

 תה אחוז רק באותיות.רצה לדבר, א

ר העיקר הוא ה  ולא הדיבור מְדַבֵּ

שלנו   התפיסה  כמה  עד  להבין  כדי 
את המציאות של דבר ה' היא אבסורד, נגיד 
שהיא כמו שבן אדם מדבר איזה שהוא תוכן  
התוכן  את  אומר  וכשהוא  פנימי,  מאד 



 

 
39 

הפנימי יש אנשים שמסתכלים על הטונים,  
 כאכמה הקול עולה וכמה הוא יורד וכו'.

מה עושה קריעת ים סוף, מה עושה 
יכולת   את  מעבירה  שהיא  ההתגלות 
שאנחנו   מזה  הדיבור,  את  שלנו  השמיעה 
שאנחנו   לזה  חיצוני  דיבור  רק  קולטים 
יכולים להיות מוכשרים להבין את התוכן?  
בפעם  שדיברנו  למה  גם  קשורה  התשובה 

ברור כבהקודמת היה  סוף  ים  שבקריעת   ,
כמו   הוא  הזה  העולם  הטבע  שכל  משחק. 

הוא לא משהו קיים מצד עצמו, אלא הכל 
זה רק איך שה' כמו בפלסטלינה משחק עם 
את   תופסים  שלא  גורם  וזה  המציאות, 
המציאות כמשהו שעומד בפני עצמו, אלא  

 כבא לבטא משהו אחר. 

ניתן דוגמה אצלנו. נניח שאני מספר 
למישהו משהו, וכשאני אומר אותו אפשר 

אני אומר, ואפשר  להסתכל שאני מבין מה  
לי   שאמרו  משהו  אומר  שאני  להסתכל 
עומד   כמדבר  לא  שאני  יוצא  ואז  להגיד, 
מה  על  שחוזר  תוכי  כמו  אני  אלא  ומדבר, 
שאמרו לו. משמעות הדברים היא שהדיבור  
רק   ויש  מדבר  אין  העיקר,  הוא  החיצוני 
של   אכיפה  יש  היום  למשל  בעצמו.  דיבור 

ואכגשוטרים שוטר  שבא  להיות  יכול  ומר  . 
תעשה כך תעשה כך. פונים אליו ושואלים 
אותו הרי זה לא הגיוני, הוא אומר שבאמת 

 

ניתן קוריוז. פעם ישבו אצלי שולי רנד ואיתו    כא
. שניהם פטפטו  אפרים בן שוחט שבזמנו עבד במסגריה

אותו   להזמין  רוצה  שהוא  לו  אמר  רנד  שולי  ביניהם, 
להופעה. אפרים אמר לו שאני לא מבין כל כך בהופעות,  
לעניין   יכולה מאד  אבל הקוסטרוקציה של הבמה שלך 
אותי... כך כשה' מדבר הוא אומר כל מיני דברים ואותנו  

יכול להיות שהוא עובד בלי שכל, אבל זה 
את   מבין  שהוא  להיות  חייב  לא  תפקידו. 
ממש   ממנו,  שרצו  מה  מאחורי  ההגיון 
את   נושא  הוא  בו".  החוצב  ביד  "כגרזן 
הדיבור כשליח ולא כאדם המדבר. להרגיש  

לם הזה בדיבור שלו מבטא מדבר זה  שהעו
 קריעת ים סוף. 

לכן אומרים שירה בה בא לידי ביטוי 
יותר שיש מישהו שמבטא את עצמו על ידי  
השירה   של  בכתיבה  גם  נראה  זה  הדיבור. 
מופיע   האותיות  שבין  שבלבן  ברווחים, 
בלבן   מאד  גבוה  משהו  יש  המדבר. 

כמוסבר במאמרים, שכל שחור    שבאותיות
להיות שיש    צריך  להגיד  לבן,  גויל  מוקף 

פסול.   זה  אותו  שנושא  מישהו  שאין  תוכן 
וזה נראה גם בכך שזה שירה לעומת דיבור, 
בשירה   אבל  המסר,  הוא  העיקר  בדיבור 
הפנימי.  הרגש  של  הביטוי  הוא  העיקר 
הוא   הים  שירת  על  מסביר  אמת  כשהשפת 
היא   הבריאה  שכל  ראו  שפתאום  מסביר 

שירה בפרק  כמו  ה'.  של  כל    שירה  בה 
זה לעשות   לה'  לה'. אשירה  הבריאה שרה 
כל   את  לראות  ה'.  של  שירה  יהיה  שהכל 
המציאות כאילו היא שירה של ה', זה לבוא  
ולהגיד כמו שאמרנו שהמדבר נמצא בתוך  

 הדיבור. 

המדע   דבר  אותו  הקונסטרוצקיה.  רק  מעניינת  כביכול 
גם קונסטרוקציה זה דבר חכם     –להיות מאד חכם    שיכול 

 זה לתפוס את החלק החיצוני של הדיבור.  -
בשיעור י"ט ניסן תש"פ "השמיעני את קולך"    כב

 )טרם נדפס(. 
 השיעור ניתן בזמן הקורונה.  כג



 

 
40 

 חלקי הדיבור בבריאת העולם

שהעולם  הכוונה  מה  עכשיו  נסתכל 
דיבור   דברים   -הוא  לפי  זה  את  נסביר 
בש והאמונה  שדיברנו  היחוד  ומה    –ער 

שיש   ככזה  אצלנו  נתפס  שהדיבור  הכוונה 
מדבר שמדבר את הדיבור. בדיבור יש כמה  
נפיחה, הבל שיוצא מהלב   יש  )א(  חלקים. 
שאדה"ז  כמו  פנימי,  משהו  כעין  גם  והוא 
)בתחילת פרק ב' בתניא( כותב בשם הזוהר  
"מאן דנפח מתוכיה נפח". )ב( יש את חיתוך 

י )ג(  )ד(  האותיות,  שיוצא,  הקול  את  ש 
ובסוף יש את השומע שצריך גם לקלוט את  
מתבטא   בו  המסר  את  וגם  )ה(  הדיבור 

 המדבר. 

הדומם,  העולם  את  רואה  כשאני 
הדומם מבטא את חיתוך האותיות. הנשמות 
שלנו מבטאות את ההבל של הקב"ה "מאן 
לנו   שיש  היכולת  נפח".  מתוכיה  דנפח 

וכן, זה לקלוט את עצם הדיבור עוד ללא ת
היכולת  עולם.  שיש  רואות  שהנשמות  מה 
כבר   זה  הזה  הדבר  לכל  תוכן  שיש  להבין 

 תורה. 

המציאות:  בתוך  רגע  זה  את  נצייר 
איך   רואה  שאני  כלומר  עולם,  רואה  אני 
ממנו   שיוצאים  הכחות  את  פירט  הקב"ה 
אותיות   כמו  קטנים,  מאד  לפרטים  כביכול 
הדיבור שאני מדבר הרבה דיבורים קטנים.  

ך כל משהו גשמי אם נצייר את זה נכון הוא  כ
כח אלקי שנמצא בתוך המציאות הגשמית 
הדוממת, והכח האלקי הזה הוא כמו פן או  
המון   יש  שלם.  דיבור  בתוך  אחד  פרט 
שילובים  היא  המציאות  וכל  אותיות, 

שהאותיות   איך  של  שונות  ואפשרויות 
על   כללי  באופן  להסתכל  זה  מצטרפות. 

 הדומם.

מה   יש  את  אבל  ברא  שהקב"ה 
משהו   ברא  בעצם  שהוא  מה  הנשמות, 
יוצא   החוצה  שיוצא  מה  שכל  שמרגיש 
ללא   כשהן  הנשמות  מהקב"ה.  ישירות 
זה   עצמה,  מצד  מציאות  להם  אין  גופים 
להם   יש  מה  מצד  הבל.  שהם  נקרא 

מצד זה שיש משהו מתוך המדבר  מציאות?
ההבל  הדיבור,  אותיות  בתוך  שמתלבש 
באותיות  מתלבש  המדבר  מתוך  שיוצא 
הדיבור, וזה עושה שהמדבר יכול לבטא את  
עצמו בתוך הדיבור. הנשמה שלי כמו שהיא  
אותה   ממציא  שה'  כמו  זה  עצמה  מצד 
בתוך  להתלבש  יכולה  שהיא  כזו  בצורה 

 ות שיש.הדומם, בתוך המציאות של האותי

אם אני מצייר את זה בצורה טובה, 
קודם  שההבל  כמו  לעולם  קדמו  הנשמות 
לדיבור, אבל מצד הגילוי זה מתגלה הפוך 
שאני רוצה לדבר אותיות בפועל אני מוציא  
ואז  האותיות,  את  וחותך  שלי  ההבל  את 
צורת   לפי  שיוצא  והבל  אותיות  רואים 
ההבל  דבר  של  שבסופו  כלומר  האותיות. 

מחו האותיות  יוצא  לפי  ומעוצב  טב 
שהוציאו את ההבל. כלומר שהנשמה נראית 
וזה   נכנס,  ה'  שאליה  שהמציאות  איך  לפי 
האדם   נשמת  של  הבריאה  נשמה.  נקרא 
שהוא  המציאות  לתוך  נכנס  שה'  פירושה 
ברא והוא מגביל את עצמו בתוך המציאות,  
ואף על פי כן רואים שזה לא משהו גשמי  

 ת חלק מה'. גרידא, אלא משהו שהוא באמ 



 

 
41 

חיתוך  עצם  שוב,  נצייר  אם  אז 
האותיות הוא העולם הגשמי. ההבל שיוצא  
אחרי חיתוך האותיות זה מה שמתגלה שיש  
והן   מהדיבור  שיוצאות  נשמות  לנו 
מה   על  בהמשך(  שנסביר  )כמו  מסתכלות 
שממנו הם יצאו, והם יכולות להיות ביטוי  
של ה' לא רק כפרטים חתוכים, אלא כמשהו  

שי שה'  שאומר  אחרי  אבל  מדבר.  כאן  ש 
מדבר הוא שומע את מה שהוא מדבר. הוא  
שומע   הוא  אופנים,  בשני  זה  את  שומע 
כמדבר ושומע בנוסף גם כמי שהפך להיות  

 הנשמה.  –חלק מהמציאות 

הנתק והחיבור בין איך שה' שומע  
 את העולם לבין איך שאנחנו 

הנתק הזה שיש בין איך שה' שומע 
ם, לבין איך שהוא  את עצמו אומר את העול

שומע מתוך המציאות כמו הנשמות, זה נתק  
כמעט מוחלט, כך היה לפני קריעת ים סוף. 
העולם   על  מסתכל  שה'  איך  שיש  כלומר 
את  וגם  הדומם  את  הכל,  את  ברא  שהוא 

  –החלק ממנו שנמצא במציאות    –הנשמות  
ואף על פי כן החלק הזה לא שומע איך אני  

על. אני שומע מדבר אלא רק את הדיבור בפו 
את עצמי מדבר את הכל כמו שהמצאתי את 
הכל. על זה באה קריעת ים סוף וקורעת את 
המחיצה בין איך שה' שומע את עצמו לאיך 
שהוא עצמו בתוך הנשמות שומע אחרת את  
והמסיכה   הים  שנקרע  מה  זה  המציאות. 
רואים   וה'  אנחנו  ועכשיו  נקרעת  כביכול 

 אותו הדבר.  

הכוונה   דבר? מה  אותו  שרואים 
שאתם   לנו  אומר  שהקב"ה  היא  הכוונה 

יכולים לשמוע איך זה אצלי ולא איך שזה 
נשמע אצלכם כאילו אתם לא יודעים איך זה  
גם   שאמרנו  מה  את  נשלים  אצלי.  נמצא 
שתי   לי  יש  מדבר  שכשאני  המשל,  בתוך 
אפשרויות איך לשמוע את מה שאני עצמי  

יתי  מדבר. יש לי אפשרות לשמוע מה שרצ
לדבר, אמרתי ואני שומע. ויש לי אפשרות  
אני   כאילו  מדבר  שאני  מה  את  לשמוע 
ברצינות למה   מישהו מבחוץ. אני מתייחס 
ואני  דיברתי,  איך  שומע  אני  שדיברתי, 

 מדבר כאילו לפי איך שאני שומע.

לנו,   דומה  שמאד  במשל  משהו  יש 
מה   על  נתעכב  שונה.  מאד  משהו  ויש 

ר מחולק לשני שדומה. כשאני מדבר הדיבו
חלקים. יש איך שאני מדבר, ויש איך שאני 
של   חלק  עוד  זה  שדיברתי,  מה  את  שומע 
טוב   שומע  שלא  אדם  בן  למשל  הדיבור. 
מדבר אחרת ממי שכן שומע טוב, או שהוא  
צועק, או שהוא מחסיר מלים. כדי שתהיה  
וגם   לדבר  גם  צריך  הדיבור  של  שלימות 

מורכב   זה  מדבר  כשהוא  ולכן  גם  לשמוע, 
והוא מדבר   וגם מהשמיעה,  לדבר  מהרצון 

 גם לפי איך שהוא שמע. 

כך ביחס לה'. כשהוא בא לדבר את 
העולם הוא מדבר בלי לשמוע. אבל כשהוא  
מוציא את ישראל ממצרים ה' מדבר גם לפי  
איך שהוא שומע, ויש גם בזה שני חלקים.  
יש איך שאני שומע וזה החלק הטכני, כמו  

לשמו שרוצה  שמיעה  הדיבור כבד  איך  ע 
שלו יוצא. אבל יש גם בתוכן, רציתי להגיד 
מה   אמרתי  איך  עצמי  את  שמעתי  משהו, 
שאמרתי, ואני מאזן את עצמי ואומר שאני  
כך   להגיד  רציתי  טוב,  יותר  להסביר  רוצה 



 

 
42 

וכך. מה שהוא יותר טכני זה מה שה' שומע  
עצם  שנברא.  אחרי  העולם  בריאת  את 

הלות של  בריאת העולם היא הדיבור, ההתנ
העולם זה מה שה' שומע את הדיבור. אבל  
מה  את  שומע  שה'  איך  זה  מצרים  יציאת 
איך   לפי  עכשיו  מדבר  והוא  דיבר  שהוא 

 שהוא דיבר במובן הפנימי.  

את   לשמוע  רוצה  אני  שאם  כלומר 
כמדבר   ה'  איך  לתפוס  צריך  אני  המשל, 
כולל גם את המציאות שלנו. הוא גם המדבר 

פי איך שהוא שומע. גם השומע וגם מדבר ל
כך בסופו של דבר במתן תורה ה' אומר את  
גם אנחנו אומרים את התורה,   ואז  התורה, 
ומבחינתו מה שהוא שומע אותנו זה נקרא  
שהוא גם אמר, גם שמע, וגם החליט לדבר  

ממנו אותה  שמע  שהוא  איך  לפי  -אותה 
מעצמו. אבל כל זה קורה אחרי שהוא רוצה  

שומע   איך שהוא  לפי  זה  לדבר  עצמו.  את 
נקרא   זה  מדבר  עצמו  את  שומע  שהוא 

 קריעת ים סוף וזה שירת הים.

תורה   בלימוד  אומרים  שאנחנו  כמו 
ושונה   יושב  "הקב"ה  לומד  אדם  שכאשר 
ה'   למד  שהאדם  אחרי  כי  למה?  כנגדו". 
אומר את זה ככה. או כמו שכתוב שכל מה  
שתלמיד ותיק עתיד לחדש כבר ניתן למשה  

בר את הדיבור שלנו עם  מסיני. הכל כדי לח
הדיבור של ה'. שה' מדבר עכשיו לפי איך 
בעצמו.   דיבר  שהוא  מה  את  שומע  שהוא 
מה  את  שומע  שה'  איך  זה  סוף  ים  קריעת 
הדיבור,   בתוך  עצמו  את  ביטא  שהוא 
עצמו,   את  מבטא  הוא  איך  שומע  וכשהוא 
מה   טוב  יותר  להסביר  כביכול  רוצה  הוא 

כמו    הוא באמת התכוון. לשמוע את עצמי 
 שצריך זה קריעת הים.  

 בקיעת הנהר לעתיד לבוא

בקצרה,  המאמר  סוף  את  נגיד 
ים   בקריעת  קרה  זה  שכל  אדה"ז  שאומר 
סוף, אבל לעתיד לבוא כתוב "והניף ידו על 
לשבעה  והכהו  רוחו  בעים  והיה  הנהר 
נחלים" שיש עוד סוג של בקיעה שצריכה  
לבוא. מה חסר?   לעתיד  להגיע  כדי  להיות 

בקיעת מה שהקב" אחרי  התורה  את  נתן  ה 
הים זה דבר ה' איך שהוא רוצה שנדע שכל  
מה שיש במציאות זה דיבורים שלו, אבל זה  
עדין לא מגלה את איך שה' כלפי עצמו. זה  
מגלה את איך שהעולם כולו דיבורים של ה' 
רואה  שהוא  כמו  העולם  את  אומר  והוא 

 אותו.

אבל פנימיות התורה זה לא רק איך 
נגלה   תורה  שזה  טעמי  זה  התענוג    –לנו, 

שיש לקב"ה מצד עצמו, והתענוג הזה עדין  
לא נגלה בתוך הדיבור של התורה. הדיבור  
של התורה כולל את זה, ולכן מעמד הר סיני  
כולל גם את מה שיהיה לעתיד לבוא. אבל  
לא   עדיין  זה  לקב"ה  שיש  והטעם  התענוג 
על   ידו  "והניף  שכתוב  מה  וזה  לנו  נגלה 

בעים רוחו" שזה מבטא כביכול    הנהר והיה
את "רוחו" של הקב"ה, והקב"ה מניף את  
לנו איך  ידו על הנהר, כלומר שהוא מגלה 
הגדול   התענוג  הוא  הזה  העולם  כל  בעצם 
שלו. הוא לא רק מסביר איך הוא מסתכל על  
הזה   העולם  איך  מסביר  הוא  הזה,  העולם 
מאד   גנוז  זה  שלו.  מהתענוג  חלק  הוא 



 

 
43 

יעת ים סוף, אבל עדין לא בתורה, גנוז בקר
 התגלה כל מה שגנוז בקריעת ים סוף.

למה זה קשור לקריעת ים סוף יותר  
מה   סוף  ים  בקריעת  כי  השבועות?  מלחג 
שנקרע זה מה שהקב"ה אומר שהוא רוצה  
עצמו.   את  שומע  שהוא  איך  לפי  לדבר 
העומק של לשמוע את עצמו, זה מה שיהיה  

עד    לעתיד לבוא. מה שלעתיד לבוא יתגלה
כמה ה' נמצא בתוך התורה, כמה המתיקות  
שיש בתורה, הטעם והתענוג שיש בתורה,  
את השעשוע  מבטאת  שהיא  מה  בעצם  זה 
שיש לה', את מה שה' מתענג מעצמו. כיון  
נוכל   אנחנו  ממילא  יבטא,  שזה  מה  שזה 
מה   של  העומק  את  לבוא,  לעתיד  להרגיש 
שיש בשירת הים. בשירה כמו שהיא היום,  

ר שהים נבקע לשנים עשר גזרים,  הוא מסבי
שנים עשר שבטים, מה הם השנים עשר? זה 
מה שיש שבטים שמתחברים למקור שלהם 
בנגלה   נמצאים  שהם  איך  יש  באצילות. 
אומר   שה'  כמו  וזה  למטה,  שלהם  במקום 
שזה המציאות כמי שאני מדבר אותה. אבל  
המציאות  כל  איך  אומר  הוא  לבוא  לעתיד 

 לא משהו חיצוני לו. היא בינו לבין עצמו ו

להגיד שיש נגלה זה להגיד שהקב"ה 
שומע והא מדבר לפי מה שהוא שומע את 
עצמו. אבל להגיד פנימיות התורה זה להגיד  
כל   ולכן  בעצמו  הוא  גם  היא  שהמציאות 
המציאות היא התענוג האמיתי שלו. שביעי  
לעתיד  רומז  משיח,  של  זמן  זה  פסח  של 

"ה'   בשירה  שאומרים  כמו  ימלוך  לבוא, 
לעולם ועד" לא תהיה ממשלה כלומר שיש  
מציאות וה' מושל בה, אלא שה' מולך. מה  
עניין המלכות? שזה ברצון "מלכותו ברצון  

ומצד   בלא עם"  "אין מלך  עליהם".  קיבלו 
יהיה   רק בשביל שהוא  הם  כל העם  המלך 
מלך, ומצד העם כל המלך הוא רק בשבילם. 

גם  מי צריך את מי? לעתיד לבוא מתגלה ש
כלומר   מה'.  חלק  שהוא  בזה  מכיר  הטבע 
שמצד המלך כל העם בשבילו, ומצד העם  
כל מציאותם היא בשביל שיהיה מלך, כי רק  

 הם פועלים את זה שהוא יהיה מלך.

מתגלה  שהמלכות  איך  יש 
העם,   את  ויש  המלך  את  שיש  בחיצוניות 
אבל יש פנימיות המלכות שמתגלה שהמלך 

הביט כמו  הך.  היינו  זה  "שעשועי  והעם  וי 
לגמרי,   ממנו  חלק  שהם  בעצמותו"  המלך 
להתפשט  יכול  כדי שהוא  עם  רוצה  שהוא 
ים סוף התגלה שיש מלך   עליהם. בקריעת 
יתגלה   לבוא  לעתיד  משחק.  והכל  עם  ויש 
שהכל   למרות  עם  להיות  יכולים  שאנחנו 

 משחק ושעשוע של ה' בעצמו.

כל   על  להסתכל  שנוכל  שנזכה 
שהוא שומע את    העולם כדיבור של ה', איך 

 עצמו ולפי זה הוא מדבר את העולם. 

 

 

 

 

 

 

 



 

 
44 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


