
 

 

 

  

 

האם אני רוצה  ות אפשר להי אני

–



 

 

 •

 הקדמת המערכת

 

–

– 

 

  

   

  

 

 

   – 

mail.comshiurimshapira@g

–

 



 

 

 

 להתפשט על העולם כולו
 

 

 

בכיבוש ארץ ישראל. החל מהתוכחה  פרשתנו פרשת דברים עוסקת ברובה

על חטא המרגלים וחטא המעפילים, וכלה בכיבוש ממלכת סיחון מלך האמורי ועוג 

 .מלך הבשן, בהם התיישבו שבטי ראובן גד וחצי המנשה

לפני שמשה מספר לנו על כיבוש ארץ סיחון ועוג, התורה מספרת לנו על 

 :רץ בני עמוןהמעבר של בני ישראל ליד ארץ אדום, ארץ מואב וא

ואת העם צו לאמר אתם עברים בגבול אחיכם בני עשו הישבים בשעיר וייראו מכם "

ונשמרתם מאד. אל תתגרו בם כי לא אתן לכם מארצם עד מדרך כף רגל כי ירשה 

ויאמר ה' אלי אל תצר את מואב ואל תתגר בם מלחמה כי … לעשו נתתי את הר שעיר

וקרבת מול בני עמון אל … נתתי את ער ירשהלא אתן לך מארצו ירשה כי לבני לוט 

 ".תצרם ואל תתגר בם כי לא אתן מארץ בני עמון לך ירשה כי לבני לוט נתתיה ירשה

משה אומר לעם ישראל שהם עוברים ליד עמים אלו, אך הם מצווים שלא 

  .לפתוח איתם במלחמה

 קיני קניזי וקדמוני

את ארץ ישראל, הוא  בברית בין הבתרים כאשר ה' מבטיח לאברהם אבינו

 :מונה לו את הארצות אותם זרעו יירש כאשר ה' יתן לו את הארץ

T5U 
 נכתב בתשפ"ד. 1



 

 

 •

ביום ההוא כרת ה' את אברם ברית לאמר לזרעך נתתי את הארץ הזאת מנהר מצרים 

עד הנהר הגדל נהר פרת.. את הקיני ואת הקנזי ואת הקדמני. ואת החתי ואת הפרזי 

 .הגרגשי ואת היבוסיואת הרפאים. ואת האמרי ואת הכנעני ואת 

גרגשי ויבוסי, אנו מכירים משבעת  ,כנעני ,אמורי ,את העמים חתי, פרזי

העממים הכתובים פעמים רבות בתורה בתור יושבי ארץ ישראל. את הרפאים אנו 

פוגשים בפרשתנו, לאחר כיבוש סיחון ועוג, התורה אומרת 'ההוא יקרא ארץ 

 '.ה שנתתי לאברהםרפאים'. רש"י על פסוק זה כותב, 'היא אות

נשאר לנו לברר מהם ארצות הקיני הקניזי והקדמוני, עליהם אומר רש"י 

 :בבראשית

והשלשה  ,)ב"ר( עשר אומות יש כאן ולא נתן להם אלא שבעה גוים –את הקיני" "

אדום ומואב ועמון והם קיני קניזי וקדמוני עתידים להיות ירושה לעתיד שנאמר אדום 

 .עמון משמעתם )ישעיהו יא(ומואב משלוח ידם ובני 

כעת אנו רואים שפרשתנו עוסקת בעשר האומות המובטחות לאברהם 

 …אבינו, אך אנו מצווים לשמור את הקיני הקניזי והקדמוני לעתיד לבוא

כמו כן כותב הרמב"ם בקשר לערי המקלט אותם נצטרך להוסיף כאשר ה' 

  :)רוצח ח' ד'(ירחיב את גבולנו, שארצות אלו שמורות לנו לעתיד לבוא 

בימי המלך המשיח מוסיפין שלש אחרות על אלו השש. שנאמר ויספת לך עוד שלש 

ערים על השלש האלה. והיכן מוסיפין אותן בערי הקיני והקנזי והקדמוני שנכרת 

לאברהם אבינו ברית עליהן ועדיין לא נכבשו ועליהן נאמר בתורה ואם ירחיב ה' אלהיך 

 .את גבולך

 לברר את הרע

צם יש כאן חלוקה בין שבעת העממים בהם אנו מצווים להילחם עד בע

  .חורמה מיד עם כניסתנו לארץ, לבין שלושת העמים אותם נירש בימי מלך המשיח



 

 

 

בארץ שבע עממים אנו מצווים לשרש אחר עבודה זרה, ולהוריש את הגויים 

יים , אנו מורישים את הגו2מסעי-יושבי הארץ. כפי שנכתב במאמר לפרשת מטות

עם ישראל בארץ ישראל עובדים את  –כדי ליצור מקום המיועד לעבודת ה' בלבד 

ה' אלוקי ישראל. בארץ שבעת העממים יש הבדל חד וברור בין היהודים לבין 

הגויים, כאן גרים היהודים העובדים את ה'. ממילא כאשר ישנה הבדלה בנינו לבינם, 

חמה. אנו באים ודורשים מהם באופן טבעי הכיבוש והירושה באים בדרך של מל

לעזוב את הארץ כי היא מיועדת אך ורק לעבודת ה', הם מצידם אינם רוצים ללכת, 

 .'ועלינו להורישם כדי לנקות את בית ה

ארץ שבעת העממים מקבילה לשבעת מידות הלב, בהם אנו חשים את הטוב 

ל לחוש ואת הרע מעורבים. כאשר האדם שם לב למה שמתרחש בתוך לבו, הוא יכו

כיצד הוא נמשך לפעמים לטוב ולפעמים לרע. כמו כן גם במלחמה על ארץ שבעת 

העממים, עלינו לברר את הטוב מהרע ולהפוך את הארץ כולה למקום של השראת 

 .שכינה. כפי שנכתב, באופן טבעי בירור זה מתרחש בדרך של מלחמה

 מלחמה של העתיד לבוא

ום בו עובדים את ה' אלוקי לאחר שעם ישראל בנה את ארץ ישראל כמק

ישראל, גם הקשר עם הגוים משתנה. כאשר עם ישראל נכנס לארץ מתעוררת 

השאלה כיצד הוא יתייחס לגויים; אם הוא ישאיר אותם בארץ ולא יהפוך את הארץ 

למקום בו עובדים את ה', ההבדל בין הגויים ליהודים מטשטש וממילא אנו הופכים 

ם עם ישראל יוריש את הגויים ויהפוך את הארץ למקום להיות עם ככל הגויים. אך א

בו עובדים את ה', ההבדל בין היהודים לגויים מתחדד. עם ישראל מקיים את ייעודו 

כעם ה', והגויים מסתכלים עליו בהתפעלות. כעת כאשר עם ישראל יגש שוב לקשר 

 .עם הגויים, הוא יהפוך להיות אור לגויים במקום שיהיה ככל הגויים

שר אומות העולם יראו כיצד ה' שוכן בתוך עם ישראל היושב בארצו, גם כא

 :הם ירצו לחסות תחת כנפי השכינה. וכמו שכתוב בספר ישעיהו

T5U 
 נדפס בגליון הקודם. 2



 

 

 •

ונהרו אליו  ,ונשא מגבעות ,נכון יהיה הר בית ה' בראש ההרים ,והיה באחרית הימים"

יעקב וירנו  כל הגוים. והלכו עמים רבים ואמרו לכו ונעלה אל הר ה' אל בית אלקי

מדרכיו ונלכה בארחתיו כי מציון תצא תורה ודבר ה' מירושלם. ושפט בין הגוים והוכיח 

לעמים רבים וכתתו חרבותם לאתים וחניתותיהם למזמרות לא ישא גוי אל גוי חרב 

 ".ולא ילמדו עוד מלחמה

כלומר כאשר בית ה' ישב על מכונו, הגויים יתפעלו כל כך מהשראת השכינה, 

יבואו לחסות תחת כנפיו. כאשר הגויים יבואו ללמוד את דרכי ה', התוצאה  כך שהם

הישירה תהיה שלא ישא עוד גוי אל גוי חרב ולא ילמדו עוד מלחמה. הדרך היחידה 

 .להגיע לשלום גלובלי, היא לימוד דרכי ה' לגויים

 הגדלת השפעתו של עם ישראל –שלושת הארצות 

ת השכינה שיש בישראל, הם ירצו לאחר שהגויים יתפעלו כל כך מהשרא

להרחיב את השפעת העם הנבחר על העולם כולו. כביטוי לחיזוק השפעתו, יתנו 

הגויים לעם ישראל את ארצות הקיני הקניזי והקדמוני. ארצות אלו מקבילות 

למוחין שיש באדם, מהם נובעת חכמת התורה. הגוים כל כך יאהבו את החכמה שיש 

בעת מהשראת השכינה, כך שהם ירצו שהיא תתפשט אצל עם ישראל, חכמה הנו

 .על כל הגויים

כאשר עם ישראל רוצה לעבור דרך ארצות הקיני הקניזי והקדמוני לארץ 

ישראל, העמים היושבים בהם לא מסכימים ולמרבה הפלא עם ישראל אינו נלחם 

בהם. מכאן אנו יכולים ללמוד שמקומות אלו מיועדים לבטא שלום ולא מלחמה, 

ות אלו יינתנו לנו בהסכמת הגויים, כדי לחזק את אחיזתנו ולהאדיר את הנהגת ארצ

  .ה' בעולם

גם כיום עיקר המלחמה מול הגויים, צריכה להיות על כך שעם ישראל צריך 

לקבוע את המוסר העולמי על פי מוסר התורה. לא האום ולא כל מיני גופים אחרים 

המוסר האנושי, מצדיקים את הרשעים יקבעו מהו המוסר, גופים אלו מעוותים את 

 .ומגדילים את הרוע בעולם

 '.שנזכה שיתקיים בנו הפסוק 'לא ישא גוי אל גוי חרב ולא ילמדו עוד מלחמה



 

 

 '

 שיר ה' על אדמת נכר
 

 

 

כתוב "על נהרות בבל, שם ישבנו גם בכינו בזכרנו את ציון", באופן פשוט 
צאת על הגבול של המדבר, מלשון המילה 'ציון' היא קשורה לזה שירושלים היא נמ

. אז 3"בארץ ציה ועיף בלי מים" )יש 'ציון' מלשון סימן, ויש 'ציון' מלשון צמאון(
כשגלינו לבבל "על ערבים בתוכה תלינו כנרותינו", כלומר כבר לא היה לנו כל כך 
מה לעשות עם כלי השיר. "כי שם שאלנו שובנו דברי שיר, ותוללינו שמחה", אמרו 

 ירו לנו משיר ציון" אבל "איך נשיר את שיר ה' על אדמת נכר". לנו "ש

אז מה הגוים רוצים, ומה אנחנו אומרים להם בעצם? הם לקחו אותנו 
מירושלים כשהיא הייתה בתפארתה, והם רוצים שאנחנו נהיה חלק מהתרבות 
שלהם, חלק מההצלחה שלהם, לכן הם אומרים לנו לשיר. הם רוצים שמה שהיה 

שלים נעשה אצלהם, והם יוכלו להתפאר במה שאנחנו מתפארים בו, כך לנו בירו
 שמה שאנחנו מתפארים בו יוכל להיות חלק מהם.

בהתחלה הם שואלים ממנו רק "דברי שיר" ו"שמחה", הם אומרים לנו "בואו 
תשמחו, מה אתם בוכים?". אחר כך הם אומרים "שירו לנו משיר ציון", "שיר ציון" 

ר של געגועים וצימאון, אנחנו אומרים "לא", למה? כי אנחנו רוצים יכול להיות גם שי
להגיד שאצלינו השיר הוא "שיר ה'" ואצלהם השיר הוא לא "שיר ה'", "איך נשיר את 

 שיר ה' על אדמת נכר".

לא משנה אם זה שיר שמחה, או שיר  –אז בעצם מה קורה פה? אנחנו שרים 
ושית', דיברנו על זה שבבל זה פאר מבחינתם זה 'שיא התרבות האנ –געגועים 

התרבות האנושית, בפרט הנגינה שם היתה משהו מאוד חשוב )כמו שרואים בדניאל 
שהנגינה והשירה היתה משהו מאוד חשוב אצל נבוכנאצר(, אז הם רוצים שהשיר 
יהיה חלק מהתרבות האנושית. ואנחנו אומרים: לא, השיר זה "שיר ה'", זה מה 

 שאנחנו רוצים.

הכוונה שזה שיר ה'? הכוונה שהשיר הוא לא בא סתם להביע אותנו אלא מה 
הוא מביע את הנוכחות של ה' שבתוכינו. כלומר כשאני שר אני בעצם מרגיש שיש 

T5U 
וראה על כך באריכות בגליון אחרי מות  3

 קדושים תשפ"ה.



 

 

 •

נוכחות של ה' ואני רוצה לתת לזה ביטוי. אז זה בדיוק הפוך ממה שהם רוצים, הם 
ל נבוכדנאצר, אפילו רוצים שזה יביע את הגודל והפאר של התרבות האנושית. אצ

לשבח את ה' זה 'שיא התרבות האנושית', זה להביע כמה התרבות האנושית יכולה 
להכיר בגדולתו, עד כדי כך שהוא משבח כמעט יותר מדוד המלך, עד שהמלאך בא 
וסטר לו )סנהדרין צב:(, זאת אומרת שהוא משבח מאוד מאוד יפה, אבל כל מה 

בכוונות של הקדיש כתוב שזה מה שקורה, שהוא משבח זה חלק מהגדלות שלו. 
שכשאנחנו מהללים את ה', אנחנו מתרוממים, אז הוא בעיקר רצה את ההתרוממות 
האנושית מזה שהיא משבחת את ה'. חלק מהגדלות של האדם זה מה שהוא יכול 

 להכיר בה', לשבח את ה'.

ית. אנחנו זוכרים בציון שזה שיר ה', והם חושבים שזה שיא התרבות האנוש
אחרי זה אנחנו אומרים "אם אשכחך ירושלים תשכח ימני", כלומר שאנחנו לא 

אז בעצם "תשכח ימיני", ואם אני אשיר  –יכולים בעצם לנגן בכינור, אם אנגן בכינור 
אז "תדבק לשוני לחכי", אני לא רוצה שאני אוכל לנגן ואני לא רוצה שאני אוכל  –

רותינו", אם ננגן על אדמת נכר אז בעצם לשיר, לכן "על ערבים בתוכה תלינו כנ
אנחנו שוכחים את ירושלים, כאילו אנחנו מסתדרים, הנגון והשיר בעצמם הם 

 שכחת ירושלים.

. בציון אני מרגיש בעיקר את המציאות שלי, את 4ירושלים זה "יראה שלימה"
את הנוכחות של ה'. לכן זה  –הצמא שלי; בירושלים אני מרגיש בעיקר את היראה 

עובר מ"שיר ציון" ל"ירושלים", אם אני רק אזכור את הנוכחות שלי יש בתוך השיר 
 אז זה לא טוב, זה נקרא שאני שוכח את ירושלים, שזה הנוכחות של ה'.  –

בעזרת ה' שנרגיש שכל פעם שאני שר זה לא השיר של ה', אלא זה השיר 
מיני" ו"תדבק שמביע אותי במקום את ה', שיהיה לי קצת קשה עם זה, "תשכח י

לשוני לחכי", שיהיה לי קשה לשיר כשאני ארגיש פתאום שהשיר מביע את הגדלות 
 נוכחות של ה'.שלי במקום להביע את ה

T5U 
וראה באריכות בשיעור על תיקון חצות,  4

התפרסם בגליון מעמקים פרשת ואתחנן 
 התשפ"ד.



 

 

 "!?

 הקב"ה מקנא בנו?! טעימות מכוונות 
 התפילין

   

 

 

 עניין הלילה, השינה והסתלקות המוחין

ובו נבאר ג"כ פסוק שימני  ,ועתה צריך שנבאר ענין הרשימו הזה שמסתלק בלילה

 .כחותם על לבך כו' אשר בספר הזוהר והתיקו' ביארוהו על תפילין של יד

התפילה המוחין  הסדר הוא שבזמן שהאדם מתפלל יש מוחין, ואחרי

מסתלקים ונשאר רשימו במשך כל היום )הרושם מהתפילה נשאר במשך כל היום(, 

ובלילה גם הרשימו מסתלק, לא נשאר מהתפילה אפי' רשימו. עכשיו הוא הולך 

לדבר פה על מה שבלילה גם הרשימו מסתלק, הוא הולך להגיד מה בכל זאת כן 

 קצת מה הכוונה 'לילה' באופן פשוט.נשאר קצת. אך לפני שנמשיך בדבריו, נסביר 



 

 

 •

כדי שיהיה לנו קצת איזה חוש )או 'אותיות' שאנחנו משתמשים בהם( בשביל להבין 

 מה זה לילה, מה קורה בלילה, מה הכוונה שהרשימו מסתלק:

לילה זה זמן של חושך, זה כמו זמן של שינה. בזמן השינה המוחין מסתלקים 

ר לא כ"כ מודע למה שעובר עליו. אמנם עדיין למעלה, האדם כבר לא עירני והוא כב

 יש לו חלומות, אך הכל עובד אוטומטית, הוא כבר לא פיקח, אין לו מודעות. 

 5מה הכוונה כשאומרים את זה אצל הקב"ה? בהרבה מאמרי חסידות מוסבר

שהכוונה שהוא כמו אחד שעושה דברים לגמרי מתוך הרגל, בלי מודעות, בלי להיות 

ככה כאילו  ורה במציאות, הוא עובד על 'אוטומט', בלי תשומת לב.עירני למה שק

ההנהגה של ה׳ את העולם בלילה, בהסתלקות המוחין, כאילו הכל עובד אוטומטית, 

 6בלי שהוא מודע למה שקורה, מה שיש יש וזהו.

נגיד את זה יותר טוב: אם נניח אני נמצא באיזשהו מקום, ואף אחד מכל 

אז אני יושב שם ביני לבין  –מדבר איתי, כולם ׳ישנים׳  האנשים שנמצאים שם לא

אז אני כאילו מתייחס בחזרה, נהייה כאן  –עצמי; אך אם מישהו פתאום פונה אליי 

זה נקרא שיש מוחין.  –תשומת לב ואני נכנס עם המודעות שלי לתוך הסיטואציה 

פונה  זה נקרא תפילה, בתפילה )אם אני חושב ומכוון למה שאני מתפלל( אני

לקב״ה, אז הקב״ה ממילא מגיב. אחרי התפלה כבר אין מוחין, אין ממש מפגש אבל 

עדיין נשאר רושם מהמפגש ואני מעכל אותו. ואח"כ בלילה זה זמן שאני כאילו 

חזרתי לזה שאני חי בלי לשים לב אליו, והוא בלי לשים לב אלי, וככה זה כאילו בלי 

 7קשר בינינו.

T5U 
מאמר הכי מפורסם שזה מוסבר בו זה ה 5

במאמר שנוהגים לחזור בבר מצווה ׳איתא 
במדרש תילים׳, וראה בחוברת ביאורים על 

 .7-8כך בעמוד 
עבורינו הדוגמא הכי פשוטה לכך היא כמו  6

שאנחנו נראים כשאנחנו מתפללים. אמנם זה 
הפוך ממה שכתוב פה על תפלה )שהרי כאן 

של מוחין ולא האר"י אומר שתפלה זה זמן 
של שינה( אבל זה המצב שלנו, אחד הדברים 
שאנחנו הכי עושים בצורה אוטומטית זה 
דווקא התפילה, כי זה לא כל כך מעניין 
אותנו, הקב״ה הוא לא כל כך מוחשי לנו, אני 

יודע שאני צריך לעשות את זה, אז אני אומר 
את כל המילים, אך זה ׳נאמר׳ בדרך ממילא, 

ז אני כאילו כמו ישן.  )יש זה קורה לבד, א
שיר כזה )נגון קט, בספר הנגונים(: כשאנחנו 
ישנים זה ׳נישן׳ )כלומר זה עובד, זה הולך 
לנו, זה 'נישן' לנו(, כשאנחנו אוכלים זה 

׳, אך כשאנחנו מתפללים זה לא נֶאֱכַל׳
עסן עסט זיך שלאפן מתפלל ]הערת הכותב: 

שלאפט זיך, וואס זאל מען טאן, אז עס 
[, כאן אומרים בסגנון ווענט זיך נישטדא

 שונה קצת(.
בהמשך הדברים נסביר באופן יותר עמוק  7

 מה קורה בלילה.



 

 

 "!?

אבל  ,כי הרשימו דז"א מסתלק ועולה על ראשו ,בין ז"א לנוקבאדע כי יש חילוק  ,והוא

רשימו דמוחין דנוקבא נשאר תוך ז"א ממש תוך החזה שלו אשר שם נתון לב ז"א 

וכבר ידעת כי כל הארות שמאיר ז"א אל נוקבא כולם  ,אל הנוקבא הומשם יוצאת האר

 .ונמצא כפי זה כי נוקבא לא הפסידה כמוהו ,8הם עד"ז

והוא לשון שאלת הנקב' אליו שישימנה כחותם  ,כו' "שימני כחותם"הפסוק  וזהו ענין

לפי שהם בחי'  ,פי' כי אלו המוחין הנכנסין תוך רישא דז"א הם מוחין עיקריים .כו'

אבל מוחין דרישא דנוקבא  ;המוחין עצמן הנכנסין בו עם בחי' נה"י דאימא עצמה כנודע

 ,ותם הנחתם בה מן המוחין דרישא דז"אחותם בלבד כי אינם רק הארת ח יםהם נקרא

שהם מוחין עיקריים כנז'. והנה נודע כי ביום יש קירוב לז"א עם נוקב' לפי שיש בהם 

אז הוא זמן  ,אבל בלילה שהמוחין מסתלקים לגמרי שאף הרשימו מסתלק ,בחי' מוחין

פירוד בין ז"א לנוקביה לפי שהבחי' שהיתה מקשרת אותם היו המוחין הנמשכין 

ואז היא שואלת אליו ואומרת  .תנים ממנו אליה ועתה בהסתלקותם יש פירוד ביניהםונ

ופי' אע"פ שעתה הארתך מסתלקת ממני עשה באופן שאותו  ,כו' "שימני כחותם"לו 

 –החותם שלי שהו' הרשימו של המוחין שלי הנשאר בי ביום ועתה גם הוא מסתלק 

ך וישאר שם במקום החזה כנ"ל עשה באופן שתשים זה החותם והרשימו שלי על לב

ולא יסתלק לגמרי אל המקום אשר באו משם כאשר עשו המוחין שלך שנסתלקו 

 .וטעם הדבר הוא מפני רוב האהבה שיש לי עמך ,לגמרי אמנם ישארו על לבך כנז'

ולכן בהשאר אותו  ,ואיני יכולה להתפרד ממך לגמרי "כי עזה כמות אהבה"וזמ"ש 

משא"כ אם נסתלק יותר  ,וכל להמשיך לי הארה משםהרשימו שלי על לבך אז ת

 .למעלה

 9הקב"ה, השכינה ואנחנו

נתחיל מאיזה משהו מאד מאד כללי )שהוא גם ממש חשוב כדי להסביר מה 

זה 'כוונה'(. התיאור פה הוא שכשהאדם מתפלל, אז בעצם יש מוחין. יש כאן את 

שהוא מתפלל, יש גם  המוחין של האדם עצמו )הוא מתפלל(, אבל בעצם באותו זמן

T5U 
]הערת המערכת: כלומר כולם על דרך זה  8

שהז"א מאיר לנוק' דרך החזה, ומזה היא 
 נבנית )כמבואר בע"ח של"א פ"ה([

להרחבה בכל המבואר כאן )מזווית שונה(  9
. 23בהערה  453עמ' ראה ב'נהלך ברגש' 

ובמאמר 'תפלתו של אבא' בספר 'איש של 
 כיסופים'.



 

 

 •

מוחין דז״א ומוחין דנוקבא, והז״א והנוקבא הם ביחד, ובעצם גם האדם המתפלל 

 הוא ביחד איתם.

מה זה אומר בכלל כוונות. מה וכשאדם מכוון אז השאלה איפה הוא נמצא 

היחס בין מה שהוא מכוון אליו לבין המחשבות שלו שבהם הוא נמצא, איפה זה 

לה או בעשיה של המצוות פה למטה, ואז אומרים לו עומד. האדם מתקדם בתפי

שלמעלה קורה משהו, מה היחס בין מה שקורה אצלו לבין מה שקורה למעלה. 

למה זה מורכב? כי יש פה משהו מפתיע, שאני מכוון אז אני זה אני, אך הקב"ה שאני 

 עכשיו מכוון אליו זה כביכול מפוצל למלא מלא פרצופים, יוצא שיש אחד שזה אני

וכביכול יש ריבוי במה שאני מכוון אליו, צריך להבין את המערכת יחסים הזאת, מה 

קורה שם. איפה אני נמצא פה, האם אני מכוון שאני זה אני, או שאני ז"א או שאני 

 נוק' דז"א.

אם ננסה להבין מה קורה פה בעצם, נשים לב שיש הבדל בין הנוקבא לבין 

מתייחס אלינו, אבל הוא לא מזוהה איתנו. אך ז"א. ז״א אמנם מתייחס אלינו, ממש 

שכינה עמהם",  -"גלו לאדום  )מכילתא שמות יב, מ. וראה מגילה כט.(על הנוקבא כתוב 

גם  –הנוקבא היא מה שהקב״ה ממש נמצא איתנו, אפילו כשאנחנו במקום לא טוב 

רא הוא נמצא שם. מה הכוונה "הוא"? "הוא" זה השכינה, היא יורדת ללמטה. זה נק

 "גלות השכינה", לא אומרים "גלות הקב״ה", אלא רק "גלות השכינה".

כשאני קורא שיר השירים אני רואה שיש את הרעייה )כנסת ישראל( ויש את 

. מצד שני סתם כשאני 10אני מסתכל על זה כאילו בתור שניים –הדוד )הקב״ה( 

ז מי שב? מיד אומר "שכינה", לדוגמא "ותחזינה עינינו בשובך לציון ברחמים", א

אחרי זה אנחנו אומרים "המחזיר שכינתו לציון", אז שם רואים שאין חילוק בין ז״א 

זה אומר שה׳ חוזר לציון. נכון  –לנוקבא, הם כאילו אחד. אם הם חוזרים לציון 

 שהשכינה היא זאתי ששוכנת בתוכינו, אבל הקב״ה נמצא איתה, ביחד.

T5U 
מה שה' רוצה שיהיה קשר בינינו, הוא  10

רוצה שיהיה גם קב"ה שמתייחס אלינו וגם 
אותנו שמתייחסים אליו, זה נקרא "אמא" 

 ביחס לקוב"ה ושכינתיה.



 

 

 "!?

מאוד מיוחד, זה המקום הכי בולט נראה עכשיו איך זה מדויק בתניא, משהו 

 (:114איך אדה"ז הבין את המושג "כוונה", מה זה נקרא "לכוון", בפרק מ״א )בעמוד 

]מה זה להוציא עצמו מן  אך אמנם אמרו רז"ל: לעולם אל יוציא אדם עצמו מן הכלל"

ן אותי רק הכלל? נקרא לזה "עבודת ה׳ פרטית", שאני נתון רק בעצמי, מעניי

]המילה "יתכוין"  ןילכן יתכו .העבודת ה׳ שלי, דואג רק לעצמי ולא אכפת לי מאחרים[

 מאוד חשובה פה, כמו שאמרנו, זה מילה שלא מופיעה במקומות אחרים, רק פה[

 ]מהו המקור הזה?[ליחד ולדבקה בו יתברך מקור נפשו האלהית, ומקור נפשות כל ישראל, 

]עכשיו נשים לב, לאט לאט, רק מה הכוונה ראת בשם שכינה שהוא רוח פיו יתברך, הנק

והיא , על שם ששוכנת ומתלבשת תוך כל עלמין להחיותן ולקימן שהוא קורא לזה שכינה:[

היא המשפעת בו כח הדבור הזה שמדבר בדברי תורה, או כח המעשה הזה לעשות מצוה זו. ויחוד 

ר לאדם שלא יוציא את עצמו ]מה זה הייחוד הזה? מי מתייחדים פה? הוא אומזה 

מן הכלל אלא שיהיה ייחוד, "לכן יתכון ליחד ולדבקה בו ית'" גם את עצמו וגם את 

הוא על ידי  שזה השכינה, עם הקב"ה[ –כל ישראל, וגם את המקור של כל ישראל 

]שוב  המשכת אור אין סוף ברוך הוא למטה על ידי עסק התורה והמצוות שהוא מלבש בהן. ויתכון

להמשיך אורו יתברך על מקור נפשו ונפשות כל ישראל ליחדן, וכמו שיתבאר  לה "יתכוון"[המי

לקמן פרוש יחוד זה באריכות, עין שם. וזהו פרוש "לשם יחוד קודשא בריך הוא ושכינתיה בשם כל 

]כלומר עכשיו אני לא רוצה להוציא את עצמי מן הכלל, אני לא חושב רק  ישראל"

ואף שלהיות כונה זו אמתית . שראל, שהוא כולו מאוחד עם ה'[על עצמי אלא על כלל י

בלבו, שיהיה לבו חפץ באמת יחוד העליון הזה, צריך להיות בלבו אהבה רבה לה' לבדו, לעשות נחת 

]אביו ואמו  רוח לפניו לבד, ולא לרוות נפשו הצמאה לה', אלא כברא דאשתדל בתר אבוי ואמיה

, דרחים לון יתיר מגרמיה ונפשיה שות ביניהם יחוד[זה הקב"ה והשכינה, והוא משתדל לע

 .]כמ"ש לעיל בשם הרעיא מהימנא[" כו'

יש שתי אפשרויות, יש אפשרות שאדם מוציא את עצמו מן הכלל, ואז מה 

הוא עושה בעצם? בהגדה של פסח אומרים את זה על הבן הרשע "לפי שהוציא 

הוא לא רשע, הוא צדיק,  עצמו מן הכלל כפר בעיקר", שהוא רשע לגמרי, אבל פה

הוא מתפלל, הוא עושה דברים טובים, אבל הוא עושה את זה בשביל מה? בשביל 

"לרוות נפשו הצמאה לה׳", כאילו בשביל הצורך הנפשי שלו, בשביל זה הוא עושה 



 

 

 •

זה נקרא שהוא מוציא את עצמו מן הכלל. ויש אפשרות שהוא עושה את  –את זה 

זה נקרא שהוא עושה את זה "לשם יחוד  –אמיה" זה "כברא דאשתדל בתר אבוי ו

 קב״ה ושכינתיה".

נשים לב, לכאורה יש כאן שני נושאים שונים, נושא אחד זה האם אני מוציא 

את עצמי מן הכלל או לא, נושא שני הוא האם אני עושה שיהיה יחוד קב״ה 

אני ושכינתיה או שלא. א"כ היה יכול להיות פה ארבעה אפשרויות, יש אפשרות ש

לא יהיה יחוד קב״ה ושכינתיה, יש  –לא אוציא את עצמי מן הכלל אבל עדיין 

אבל אני אוציא את עצמי מן הכלל. אבל  –אפשרות שיהיה יחוד קב״ה ושכינתיה 

הוא אומר שיש כאן רק שתיים, הוא מחבר בין הנושאים, הוא אומר שזה לא שני 

כינתיה ולהיות חלק מהכלל זה עניינים שונים אלא זה עניין אחד. ייחוד קוב"ה וש

 עניין אחד.

פירושו של  –מה הכוונה? אם אתה נפרד ואתה מוציא את עצמך מן הכלל 

דבר שהכלל, כלומר השכינה, נפרדת קצת מהקב״ה, כי היא באה להיות מזוהה 

. כמו אמא שהילד שלה בוכה אז היא עוזבת את בעלה ואז ממילא 11איתך, היא איתך

אבל  12מא עכשיו, לא נהיה כאלה חריפים לומר 'אין קשר'אין קשר בין האבא לא

הוא בעצם קצת הפריד ביניהם, עכשיו הקשר פחות בא לידי ביטוי )ובאופן כזה לא 

רק שהכלל נפרד מה', אלא אתה באמת גם נפרד מהכלל, כי אתה 'סוחב' אותו אליך 

הכלל,  (. אבל אם אתה קושר את עצמך אל11בצורה מאולצת, וכמו שנסביר בהערה 

אתה לא דואג לעצמך, אתה לא בא לרוות את צמאונך, אז בעצם מה שעכשיו הוא 

עושה זה "דרחים לון כברא דאשתדל בתר אבוי ואמיה" עכשיו אביו ואמו הם ביחד, 

 הם לא נפרדים.

אז יוצא שיש קשר בין שני הדברים. אם אני עסוק בעצמי לרוות את צמאוני 

ב״ה אליי, הכוונה שאני סוחב רק את השכינה! אז הכוונה היא שאני סוחב את הק

T5U 
אפילו כשאנחנו ח"ו עוברים עבירות  11

ז ק"ו נאמר "ובפשעיכם שולחה אמכם" א
כשעובדים את ה' שהיא באה להיות איתנו 

 )אם אנחנו נשארים נפרדים ממנו(.
כמובן, זה לא שהיא ממש עוזבת אותו,  12

הם לא מתגרשים, בסך הכל היא עסוקה עם 

הילדים, הבעל מסכים לה, שהיא תהיה 
עסוקה עם הילדים ולא הוא. אבל בסופו של 
דבר הילד עסוק בעצמו, וזה עצמו שהילד 

שבעצם  –בעצמו יש לזה תוצאה  עסוק
האמא עסוקה בו, ואז ממילא אין קשר בין 

 האבא לאמא עכשיו.



 

 

 "!?

הקב״ה הוא לא החלק שמזדהה איתי. החלק שמזדהה איתי זה השכינה, היא יורדת 

)לעולמות התחתונים בי"ע( להיות איתי כדי לרוות את צמאוני, הקב״ה הוא מתייחס 

רים, אלי, "טוב, יגדל, יגדל, הילד יגדל", יכול להיות שעכשיו הילד רוצה כל מיני דב

דברים טובים, לאט לאט, הוא יתבגר, ובינתיים הוא עסוק בקטנות שלו, זה שהוא 

וכשהוא עסוק בעצמו  –עסוק בקטנות שלו זה בעצם גורם שהוא עסוק בעצמו 

פירושו של דבר שהאמא צריכה לעזוב את האבא בשביל להזדהות עם הילד, עם 

אמא לא ממש נמצאת עם , במצב כזה, גם ה11האנכיות שלו )וכמו שנסביר בהערה 

הילד(. אבל אם הילד הוא לא עסוק בעצמו, והוא עכשיו מחליט שמאד מאד בא לו 

אז כאילו הוא רוצה שהאמא  –לסדר את הבית בשביל שיהיה לאבא ואמא נחת רוח 

 13תגיד לאבא ושהאבא יגיד לאמא, שהוא מסדר את הבית.

ד אופן )שיהיה עוד יותר מכוון(: אם האדם ינסה נגיד את זה עכשיו בעו

אז הוא לא עושה טוב. אם הוא ינסה  –לעשות גם את שתי האופציות האחרות 

אבל בלי שהכלל יהיה אחד עם ה׳, הוא בא ואומר "אני  –להיות מחובר אל הכלל 

אבל הוא לא עושה זאת "לשם יחוד קב״ה ושכינתיה". אז בעצם  –אתחבר אל הכלל" 

ת באמת הוא עדיין מפריד בין האבא לאמא, הוא רוצה שהאמא תהיה אתו. באמ –

זה המקרה שאדה״ז שולל ואומר שאין דבר כזה, זה  –ואם הוא ינסה לעשות הפוך 

לא באמת. הוא לא באמת "משתדל בתר אבוי ואמיה", אם באמת מעניין אותו האבא 

דבר כזה להגדיר כלל  אז אבא ואמא הם ביחד. נגיד את זה חריף קצת: אין –והאמא 

אם אני מגדיר את הכלל בפני עצמו זה כאילו להגדיר בעצם שאני  –בפני עצמו 

 –בתור פרט משכתי את הכלל החוצה מהקב״ה, אם אני החלטתי שאני לא מושך 

אז להיפך, אני נמשך להיות אחד איתם להתכלל בתוכם, להיכלל בתוך הקב״ה. או 

גורם לכל הגלות הזו. אני נהיה הפרט שמושך או שאני  –שאני נכלל בתוך הקב״ה 

T5U 
זה נקרא "בן חכם ישמח אב", למה? כי  13

האבא ואמא ביחד אז האמא נכללת באבא, 
והמשך הפסוק זה "ובן כסיל תוגת אמו" כי 
הוא מפריד את האבא והאמא, ברגע שהוא 

הילד  מפריד אז האמא היא לבד מזדהה עם
הכסיל. לפי זה "ילד כסיל" זה הכוונה שהוא 

מנסה למשוך לעצמו, מעניין אותו רק 
שהאבא והאמא יהיו המשרתים שלו, ו"בן 
חכם" זה הכוונה שהוא מבין שהעיקר זה 

הוא רוצה את האבא והאמא,  –האבא והאמא 
ולא רוצה להשתמש באבא והאמא לצרכו, 

 אלא הוא רוצה לכבד את האבא והאמא.



 

 

 •

אז זה דמיונות.  –את הכלל מתוך הקב״ה. אני מדבר על הכלל כדי לרוות את צמאוני 

אין דבר כזה. כאילו הילד אומר "למה אני רוצה שתהיו ביחד? כי זה יעשה לי טוב, 

י, אני ארוויח מזה". בעצם הוא לא באמת נכלל בהם. אז האבא אומר לאמא "תסתכל

האמא מזדהה עם הילד, היא  אין לי מה לעשות איתו, את יכולה להזדהות אתו".

 .14מחוברת לילדים. האבא הוא לא מזדהה עם הילדים, הוא רק מתייחס אליהם

פירושו של דבר שהוא  –לכן אם אדם רוצה לעבוד לא כדי לרוות צמאונו 

נפרד מה׳, הוא רוצה לייחד קב״ה ושכינתיה, כלומר הוא רוצה שהכלל לא יהיה 

מחבר את הקב״ה עם כנסת ישראל, הוא מרגיש שכנסת ישראל היא לא משהו 

שבגלל שהוא מזוהה איתי הוא נפרד מה׳, הפוך, אני נותן לקב"ה את החשק לשמוח 

 בזה שיש את השכינה )כמו שנראה בהמשך(, 

ממילא בעצם יוצא שאם יש לי איזה עניין פה, אפילו שזה עניין של הכלל, 

ו שאני מאד מאד רוצה שזה לא יהיה כאילו אני דואג לעצמי, אלא אני דואג אפיל

זה לא משנה. אולי אני משתדל שזה לא יהיה לרוות צמאוני, כאילו לדאוג  –לכלל 

כאילו לעצמי, ככה אני משתדל, אבל אם אני לא מכוון שזה יהיה לשם יחוד קב״ה 

א יהיה נפרד מה׳ שהשכינה כלומר אני לא מכוון שבעצם הכלל הוא ל –ושכינתיה 

אבל אני לא מדביק  –לא תהיה נפרדת מה׳, או אם בעצם אני כאילו דבק בה׳ עצמו 

אז יוצא שאני מפריד את השכינה, ואז השכינה כאילו בעל  –את השכינה עם ה׳ 

 .15כרחה מתעסקת איתי וזה נקרא שאני יוצא מן הכלל. אני לא חלק מהכלל

T5U 
יברנו פעם על כך שבמקרה של גירושין ד 14

ח"ו, ההלכה אומרת שעל האבא מוטל לדאוג 
לילדים ובגלל שמוטל עליו לדאוג לילדים 
הוא צריך למסור את הילדים לידי האמא, 
שהיא הכי מזדהה ודואגת להם. )אמרנו שזה 
לא כמו היום בבית משפט, הם לא מתייחסים 
לזה כחובה של האבא, אלא כזכות של 

. זה לא אותו דבר, זה מאד שונה, זה האמא
הבדל ממש עצום, כמו שהארכנו במקום 

 אחר(.
אפילו שהאמא כאילו ירדה להזדהות עם  15

את עצמו מן  יאהילד זה נקרא שהוא הוצ
הכלל, והוא בעצם הפריד את עצמו לא רק 
מהאבא אלא גם מהאמא, וכולם כאן נפרדים. 
הרי אם הוא היה ילד טוב, והוא לא היה 

אז הוא היה יותר  –ריד בין האבא לאמא מפ
עם האמא או פחות עם האמא? ברור שבמצב 
כזה הוא היה יותר עם האמא! זאת אומרת 
שכשאני אומר שהילד מושך את האמא 

הכוונה היא שכמה שהוא משך את –החוצה 
האמא החוצה הוא נמצא עוד יותר בחוץ. זה 
לא שהאמא בצד שלו. הוא לא בצד לא של 

של האבא. יוצא שהוא בעצם האמא ולא 
גורם שיהיה שני פירודים, גם האמא נפרדת 
מהאבא, וגם הוא נפרד מהאמא )ולעומת 
זאת בתיקון, כשהוא עושה מצווה, כשהוא 

הוא נהיה  –עושה יחוד, אז זה בדיוק להיפך 
חלק מהאמא, וגם הוא והאמא ביחד נהיים 
חלק מהאבא, זה נקרא "לשם יחוד קב"ה 



 

 

 "!?

 בלילה אנחנו נפרדים

הזה היה כדי להסביר טוב מה קורה בלילה לעומת מה שקורה כל החלק 

ביום. כפי שנראה, בלילה אנחנו כאילו נפרדים, יש פירוד בין האבא לאמא. ביום, 

אז כל אחד נמצא  –אז יש משהו שמחבר ביניהם, אך אם אין מוחין  –כשיש מוחין 

אז אנחנו  –נניח, אנחנו יושבים מדברים ביחד ונתונים באותו עניין  16לעצמו.

מחוברים במוחין שלנו; אבל אם אני עייף, והשני הוא גם עייף, אז כל אחד בעצם 

נתון בעצמו, אין חיבור. עכשיו כאילו בלילה המוחין של ז"א מסתלקים, הוא כאילו 

כמו עייף, גם המוחין של הנוקבא מסתלקים, היא גם עייפה, אז זה נראה שהם 

, אין מה שמחבר ביניהם. אבל אם יש מוחין אז הם נפרדים בעצם –שניהם עייפים 

. עכשיו מה זה לעניינינו? הוא אומר שאם אין מוחין, אם 17אז הם שניהם מחוברים

 יש לילה. –אין אתערותא דלתתא מספיק טובה  –אנחנו לא עכשיו נמצאים בקשר 

אז בלילה שנינו ישנים, וכאילו כל אחד עסוק בעצמו. יש לי מקום שבו אני 

ת את צמאוני, שאני דואג לעצמי. אפילו שאני עובד את ה׳, כיוון שאני דואג לרוו

זה נקרא לילה. אין הארת מוחין פה, אפילו אין  –לרוות את צמאוני  –דואג לעצמי 

 רשימו, הכל מסתלק.

"אהבת נפשי איוויתיך"  )בפרק מד(לכוונה הזאת "לרוות צמאונו" אדה"ז קורא 

, וכמו 18"כברא דאשתדל בתר אבוי ואימיה"()לעומת אהבת "רעיא מהימנא" שהיא 

וזהו שכתוב "נפשי אויתיך", כלומר, מפני שאתה ה' נפשי וחיי האמתיים, שמסביר שם אדה"ז "

נה, ולכך "אויתיך". פרוש, שאני מתאוה ותאב לך כאדם המתאוה לחיי נפשו, וכשהוא חלש ומע

וחפץ שתשוב נפשו אליו כשיעור מתאוה ותאב שתשוב נפשו אליו. וכן כשהוא הולך לישן, מתאוה 

 . 19"משנתו. כך אני מתאוה ותאב לאור אין סוף ברוך הוא, חיי החיים האמתיים, להמשיכו בקרבי

T5U 
שנבאר יותר בהמשך  ושכינתיה" וכמו

 הדברים(.
רציתי להביא את התניא בשביל לשים לב  16

יש מצב של  –לזה שיש פה שני מצבים 
פירוד, ויש מצב של יחוד, וזה קשור לאיפה 

אז  –אנחנו נמצאים. אם יש אצלי מוחין 
זה  –הכוונה שיש יחוד, ואם אין אצלי מוחין 

נקרא שיש פירוד, אני נפרד מהכלל, ואני 
ת הכלל, את הנוקבא, את השכינה, מושך א

ואז אני מפריד אותה  –להיות מזוהה איתי 
 מהקב״ה.

 וראה הרחבה על כך בסוף השיעור. 17
וראה על כך בהרחבה בספר 'נהלך ברגש'  18

 בחלק הראשון.
שאלה: אדה"ז שם ממשיך "להמשיכו  19

על ידי עסק התורה בהקיצי משנתי  בקרבי
א כלא בלילה, דאורייתא וקודשא בריך הו

חד. כמו שכתב הזהר שם, דבעי בר נש 



 

 

 •

הזמן הזה שבו האדם מרגיש בחושך, הוא לא מרגיש את הנוכחות של ה׳, הוא 

מרגיש שהוא רוצה את הקב״ה והוא כאילו צריך את זה בשביל המציאות הקיומית 

על זה נאמר "נפשי איוויתיך –יל החיות שלו, בשביל שהוא לא ילך לאבדוןשלו, בשב

"נפשי" זה הכוונה הקב״ה שמכונה כאן "נפשי" כי הוא זה שמחיה אותי;  –בלילה" 

 ,אחד מגדיר את השני –" איוויתיך בלילה"איוויתיך" הכוונה שאני מאד רוצה אותך; "

אז  – "לילהה" של שבזמן הזה זמן,שמסתכלים בד"כ על על זה כמו  להסתכלאפשר 

שאני ככלומר  – "נפשי איוויתיך"אפשר להסתכל הפוך, שכשו, "נפשי איוויתיך"

זה נקרא שה׳ לא מאיר לי, אז אני רק  ",לילה"זה נקרא  – "נפשי איוויתיך"באהבת 

יוצא שבדרך כלל איפה אני נמצא גם ביום? אפשר לפי זה  .מבקש איך שהוא יאיר לי

עד כדי כך שהזוהר  רק השאלה אם קמתי בכלל חצות. –ם אני בלילה להגיד שגם ביו

 ,"חצות לילה , וזה הכוונה"חצות לילה"הקב"ה נקרא אומר ש )בפרשת לך לך, ח"א צב:(

 20זה בעצם הקב״ה. –שגם היכולת להתעורר שיש בי , אקום להודות לך"

ויש מה שאנחנו  ולא מאיר לנו בלילה, יש מה שהוא מתעלם מאיתנו

עלמים ממנו. מתי הוא כאילו יפסיק להתעלם? אם אנחנו נפסיק להתעלם. מת

אנחנו  ,זה זה שאנחנו מחליטים שזה מפריע לנו שהוא מתעלם "נפשי איוויתיך"

 הוא מתעלם מאיתנו, וזה מפריע לנו.שמסתכלים על זה 

זה שאני רוצה על זה אומר אדה"ז שאין יחוד, כי אהבת "נפשי איוויתיך" 

אני נתון בעצמי.  , אזהיה חיותלי תות, אני רוצה שהקשר עם ה' יגרום שהיה לי חיתש

כשאנחנו בתוך עצמינו אז השכינה כאילו מזוהה איתנו, והקב"ה ש וכמו שאמרנו

כאילו אומר לה "את איתם, את לא בצד שלי", ואז נוצר מתח בין הקב״ה לשכינה 

 .כווןזה נקרא שאני לא מו .אני מפריד ביניהם כביכול 21כביכול.

T5U 
מרחימותא דקודשא בריך הוא למיקם בכל 

", לילא, לאשתדלא בפלחניה עד צפרא כו'
א"כ על ידי לימוד התורה בלילה יש יחוד 
כבר? תשובה: לא, כמו שנראה בהמשך, 
היחוד הוא רק בבוקר, זה אמנם קורה על ידי 
עסק התורה בלילה, אך היחוד הוא רק 

 קר.בבו
שאלה: אפשר להגיד ש"לילה" זה בעצם  20

תקופה, באלפיים שנה האחרונות אנחנו 
בלילה. הרב: אפשר לומר, אפשר גם להרחיב 

את זה ולומר שכל העולם הזה דומה ללילה, 
 אבל אני רוצה שנבין את זה בעיקר בעבודה.

זה משהו  אויתיךשאלה: הרי גם נפשי  21
ה גם שלא היה בתחילת הלילה לפני חצות? ז

לא מצב של חטא, אלא זה כאילו מצב של 
חיבור. תשובה: בסדר, אפשר להגיד שזה 
ההתחלה של התיקון, אבל אנחנו עכשיו 
רוצים להסתכל על זה שזה עדיין לילה. ברור 
שרק במצב של חטא ממש אז האדם ממש 
מושך את השכינה החוצה, ועל זה נאמר 



 

 

 "!?

 עזה כמוות אהבה

עכשיו, הוא אומר משהו מעניין, הוא אומר שיש הבדל בין מה שמסתלק 

אצלו, לבין מה שמסתלק אצלה. מה שמסתלק אצלו זה הסתלקות ממש גדולה, 

. הוא מתאר כאילו הוא ישן שינה יותר 22ומה שמסתלק אצלה זה לא עד הסוף

 עמוקה ממנה, למה כשהוא מסתלק הוא מסתלק יותר?

היות עירני מצד הקב"ה הכוונה שהוא מחליט להתייחס ללמטה, אם אין ל

אז הוא פשוט עולה למעלה,  –מה שיעורר אותו פה, אם אין לו איזה משהו מעניין 

הוא לא בלחץ להאיר ללמטה. זה ההבדל בין משפיע למקבל. אם העולם הזה כבר 

מטה עסוק לא מעניין את הקב"ה, אם הוא החליט שפתאום הלמטה משעמם, הל

בעצמו, ואין קשר, אז הוא מסתלק, מסתלק כאילו לגמרי. אם זה לא מעניין אז זה 

אז הקב״ה לא מתעניין בי, ח"ו,  –לא מעניין, אם כאילו אני לא מעניין את הקב״ה 

זהו, טוב בסדר, הוא נעלם לגמרי, יש לו מספיק מה לעשות, לא משעמם  –ואז כאילו 

 לו.

י אומר "אי אפשר", גם כשאני עסוק בעצמי, בסוף אבל אני, בתור המקבל, אנ

"די, קצת, משהו, תשים לב, אחרת אי אפשר, אני אעלם לגמרי". בשבילי  –אני אומר 

זה משהו קיומי שאתה תחשוב עלי, תתייחס שאני קיים, אחרת אי אפשר. זה מה 

שהוא אומר "עזה כמות אהבה", מרוב שהיא עזה היא אומרת לו "אי אפשר 

יסתלק לגמרי, זה אי אפשר", "אי אפשר שזה כאילו ייכלל בתוכך, חייב  שהרשימו

T5U 
באמת "בפשעכם שלחה אמכם", "נפשי 

לא "בפשעכם", זה רק "בלילה".  " זהאויתיך
אמרנו את זה רק בשביל להסביר, סוף סוף 
יש מה שהוא כאילו מתעלם, ככה זה מתחיל, 

 ".אויתיךבשביל זה יש את "נפשי 
 המוחין שלו למה ההסתלקות של :שאלה 22

של לראש היא יותר גדולה מההסתלקות 
לגבי המוחין שלו  תשובה: ללב?המוחין שלה 

במקום של הראש שלו  הוא לא כותב שזה
אלא זה עולה "על" ראשו, דהיינו למקיפים 

נמצא שאמא בפרצוף שלו, אז זה נכלל 
אך לגבי המוחין שלה הוא . ממנו למעלה

זה בדיוק המקום של  החזה, כותב שזה "תוך"
במקום של  הראש שלה נמצא ,הראש שלה

)ראה ע"ח לז, ה. שער ההקדמות  החזה שלו
זכותה נשארו לו קצת דרושי זו"נ ז(. יוצא שב

מוחין, אם ניתן לזה דוגמא באופן פשוט: זה 
כמו שלמדתי איזה סוגיא, כשאני נתון בתוך 

אז הראש שלי שמה  –הסוגיא מאד מאד חזק 
לגמרי, אך אם כבר הרבה שנים אני לא 
מתעניין בזה אז עדיין אם אני אסתכל על 
הרושם שנשאר לי מזה, לא על ההתעניינות 

ה שהיה לי ציור ממש בתוך שלי, אלא על מ
זה  –המציאות, על החוויות שהיו לי שמה 

 נשאר, נשאר לי איזושהי חוויה.



 

 

 •

שזה ייכלל בתוכך בצורה כזאת שזה עדיין ישמור על קשר איתי". וזה נקרא "שימני 

 יישאר, עדיין יש קשר. –שזה הרושם של המוחין  –כחותם על לבך". שהחותם 

שאנחנו כלומר מה הכוונה "שימני כחותם על לבך"? הכוונה שלמרות 

עדיין יהיה בינינו קשר. אמנם כשנפרדים כל אחד ישן, אבל שזה לא יהיה  –נפרדים 

 עד הסוף. אי אפשר שתתן שזה יהיה עד הסוף.

ואז בעצם הוא כאילו בא ואומר "טוב, אין לי עם מי לעבוד, אז אני נשאר 

..." בתוך העולם שלי". ואנחנו אומרים "אי אפשר", ומה שנשאר זה ש"נו טוב, אולי

לא לגמרי עד הסוף. כאילו, מצידו, מהיוזמה שלו, אז כבר הכל נעלם, אבל מהיוזמה 

 זה נשאר. זה מה שהוא אומר. –שלנו 

שוב, הלילה זהו זמן שאין הארה של מוחין ובעצם מה שנשאר זה רק משהו 

מאד מאד מאד כללי, הארה כזאתי מאד ׳עמומה׳, שהיא אומרת שהיא לא יכולה 

נה. יוצא שהמוחין שלו מסתלקים, והמוחין שלה עדיין קצת מאד שהוא ייפרד ממ

מאירים בה על ידי זה שהם נשארים אצלו. ולכן זה לא הכל חוזר ללמעלה לגמרי. 

 –ולא הכל יסתלק  –בזכות מה שהיא לחוצה שתישאר איזשהי הארה מהמוחין 

מאיר  בזכות זה נשאר גם מוחין קצת אצלו, ולא הכל מסתלק ללמעלה, וממילא זה

 זה נשאר בו. –ממנו אליה. מה שקודם האיר אליה 

ננסה להסביר את זה: באופן פשוט, כל עוד אנחנו נמצאים במצב של "נפשי 

זה לא עושה לו חשק, זה לא  –איוויתיך", שאנחנו רק רוצים לרוות את הצמאון 

אמור לעורר איזשהי הארה, איזשהם מוחין. כי כשאדם דורש לעצמו זה בעצם 

מאד לא נעים. כמו במערכת יחסים בין בני זוג. אם מה שמעניין את האחד משהו 

בקשר זה רק שהוא ירוויח מהקשר, כלומר אם אחד מבני הזוג מתנהג כמו שילד 

קטן מתנהג עם אמא שלו, אז זה מאד מעצבן, זה לא נעים לחיות ככה. לא נעים 

ה את צמאוני", זה שפתאום אחד הוא בא ואומר "אני צריך אותך בשביל שאתה תרוו

הרגשה לא נעימה. כשילד קטן מתנהג כמו ילד קטן זה בסדר, אבל כשילד גדול 

 מתנהג כמו ילד קטן אז זה כבר לא נעים.

נקח את זה באופן עוד יותר פשוט: אם ילד קטן מתלונן להורים שלו, מבקש 

הוא יהיה נתון בעצם רק בזה שאמורים כל  –מהם בקשות כמו שילד קטן מבקש 



 

 

 "!?

זמן לשרת אותו כמו שילד קטן בעצם חי, שאומר כל הזמן ׳אבא אני רעב׳ ׳אמא ה

אני רעב׳ ׳אמא משעמם לי׳ ׳אמא הוא הרביץ לי׳, כל הזמן מבחינתו אמא זה השפחה, 

זה נקרא "נפשי איוויתיך". שאני בא לקדוש ברוך הוא ואומר לו שאני רוצה שהקשר 

כאילו אין לו כח לשטויות האלה, הוא  הוא –שלי איתו ירווה את צמאוני. ואז האבא 

אומר "זה לא עושה לי חשק, זה לא נעים ככה". זה נקרא שאצלו המוחין מסתלקים 

לגמרי. הוא אומר "בשביל מה בכלל? אם בסוף כל מה שיש פה זה רק מלא מלא 

צורך, 'אני צריך', 'אני צריך'. אם כולם רק דואגים לקיום של עצמם, לצרכים של 

אז האבא  –הם מנותקים, הם לא מתקשרים נורמאלי"  –ות של עצמם עצמם, לתאו

כאילו מרגיש שאין לו חשק. נעלם לו החשק. אבל אצל הנוקבא זה לא ככה. היא 

אומרת שהחשק לא מסתלק, היא רוצה את הילדים, את הצאצאים, וכשהם מבקשים 

קרא שהיא זה באמת לא נעים שהם מתלוננים, אבל היא כאילו רוצה את זה. זה נ –

אומרת שהיא רוצה שהמוחין לא יסתלקו עד הסוף. היא רוצה שיישארו מוחין 

אז בסוף אני באמת ארגיש  –בלילה. כלומר שגם כשאני נמצא במציאות של לילה 

 שאני רוצה אותך.

נשים לב שזה מתחלק כאילו. עברנו מהילד לנוקבא עצמה. כי היא בעצמה 

אז השכינה היא בפירוד, ובעצם מה היא  –ך נפרדת. כשאנחנו בבחי׳ נפשי איוויתי

 –אומרת לקדוש ברוך הוא? היא אומרת לקדוש ברוך הוא ׳שימני כחותם על לבך׳ 

שיישארו. כלומר שיישאר איזה רושם טוב  –כלומר שהמוחין שהיו כשהיינו ביחד 

מסוים מזה שכן רצית שיהיה את הקשר בינינו ושהילדים יעוררו אותו, וזה יתעורר 

אני רוצה שזה יאיר לי. זה  –ך. כאילו היא אומרת למרות שעכשיו אין את זה בהמש

מה שהיא אומרת כשיש חושך, בלילה, כשלא רואים חזק את הקשר, כשהקשר הוא 

 לא חשוב אלא כל אחד הוא דואג לעצמו.

 הוא בעולם שלו והיא בתוך עצמה

והוא חוזר בסוד  ,תםונמצא כי כפי זה שבלילה הוא זמן המעטת זו"ן שמתמעטי' מגדלו

ולכן התעוררות הדינים הם בלילה משא"כ ביום כי  .ו"ק בלבד והיא בסוד נקודה בלבד

עכ"ז אינם  ,אף אחר התפלה שמסתלקים המוחין ואינו נשאר רק הרשימו בלבד

 מתמעטים אבל נשארין בגדולתם ע"י אותו הרשימו. 



 

 

 •

שלו. זה כמו לז"א אין מוחין, הם הסתלקו, אז הוא נשאר רק עם המדות 

ההבדל בין אדם מבוגר לבין ילד. לילד יש רק מדות, ולאט לאט הוא גדל, עד שנהיים 

לו גם מוחין. מה הכוונה שהוא חוזר להיות ילד? הכוונה שהוא חוזר להיות דואג 

לעצמו, שמה שמעניין אותו זה לרוות צמאונו. והנוק' חוזרת להיות רק נקודה. מה 

להיות ילד שדואג לעצמו, אע"פ שהוא דואג לעצמו הוא הכוונה? אמרנו שז"א חוזר 

לא שקוע בעצמו לגמרי, הוא לא רק נקודה אחת, יש לו ו' קצוות, הוא לא נתון רק 

בזה שהוא רוצה שיהיה לו אלא הוא גם יודע מה הוא באמת רוצה, יש לו התייחסות 

ן פשוט(, לעולם שלו, יש לו עולם שלם שהוא עסוק בו )ו"ק זה ששה כיוונים באופ

אמנם הוא עסוק רק בו אבל זה עולם שלם; אך אצל הנוק' הכל מאוד אישי, 

 23סובייקטיבי, "מה זה עושה לי". הוא נמצא בעולם שלו והיא עם עצמה.

ניתן דוגמא פשוטה לכך שילד קטן הוא לא מואר מצד עצמו: כשילד עסוק 

גלה שההורים בתוך העולם שלו הוא בטוח שההורים שלו לידו, אם הוא פתאום י

יהיה לו מאד מאד קשה. זאת אומרת שבעצם כשהוא עסוק –שלו לא לידו כבר 

יש איזשהי הארה  –אפילו שהוא לא מתעסק עם ההורים שלו  –בתוך העולם שלו 

מזה שההורים נמצאים ברקע, והוא עכשיו בתוך זה, זה נקרא שהוא בתוך העולם 

 שלו.

מה קורה כשהמוחין לא מאירים?  נגיד את זה עכשיו לעניינינו בעבודת ה':

אנחנו עובדים את ה׳ ב׳עיוורון׳, בלילה זה כמו שאני עובד את ה׳ בלי שיש תגובה 

ממשית, אין פידבק אמיתי אלא אני חי בתוך עצמי. וביום זה הכוונה שאני חי ויש 

הכוונה שאני מרגיש  –תגובה.  זה נקרא "אמונתך בלילות". "להגיד בבקר חסדך" 

זה שאני מרגיש שאני בעצם הולך על הקשר,  –"ואמונתך בלילות" את הקשר, 

למרות שזה כאילו לא הדדי, אין הדדיות. ואז ממילא כל המדריגות זה כאילו לא 

מזוהה איתי, מהמקום הזה, שזה  -הדדי, אני הולך על זה ככה, והנוקבא, השכינה 

 לם שלו.ככה, והיא כאילו ממילא נתונה בעצמה, והקב״ה כאילו נתון בעו

T5U 
שהוא  –קודם אמרנו ביחס אלינו  23

מתייחס אלינו, והיא מזוהה איתנו; עכשיו 
אלא  –אנחנו אומרים את זה בלי קשר אלינו 

 הם מצד עצמם.



 

 

 "!?

אין הכונה לומר מיעוט ממש אלא  ,כי אחר התפלה הם מתמעטין 24ומ"ש במקום אחר

אבל נשארים הם בגדלותם  ,כיון שאין נשאר בהם רק הרשימו בלבד הרי זה נק' מיעוט

כו' ואז בלילה  "שימני כחותם"ואז בלילה היא אומרת אליו  ,משא"כ בלילה ,כל היום

אך רשימו  ,שימו של המוחין שלו נסתלקו לגמרילפי שהר ,נמצאת היא יתירה עליו

 דמוחי' שלה נשאר קיים בחזה שלו שהוא על לבו ומאיר בה משם:

אח"כ כשאני ביום, כלומר כשמאיר עלי האור האלקי כמו שצריך, יש יחוד, 

אז מה שקורה זה שאני מעורר חשק. מה הכוונה שאני מעורר חשק? שהקב״ה רצה 

שכינה, שמה היא רוצה? שעם ישראל יהיה עם בחירה, היא רוצה את שיהיה את ה

הבחירה של עם ישראל. והקב״ה עכשיו בא ואומר שאם באמת בחרנו כמו שצריך 

אז הוא שמח שהוא נתן לשכינה לטפח אותנו, לגדל אותנו, להוליד אותנו כדי  –

נחנו שבסוף נעורר חשק למעלה. אבל אם על ידי הבחירה שהוא נתן לנו אז א

 מורידים את השכינה.

כלומר בעצם לקדוש ברוך הוא אין כל כך חשק לתת לנו בחירה, והשכינה 

אומרת לו תתן להם, תתן להם, עוד קצת, אל תגיד "טוב אין לי חשק אליהם אז 

יאללה נוותר עליהם", היא מתאמצת להיות יחד איתנו, להגן עלינו, להגיד שכן יש 

זה נקרא שאנחנו מפרידים את  –נו לא טוב אע״פ שבחר –מקום לקיום שלנו 

השכינה אומרת לקדוש ברוך הוא "תראה,  –השכינה. אבל אם אנחנו בוחרים טוב 

זה נקרא יחוד קב״ה  –איזה יפי, היה משתלם". אז זה עושה לקב״ה נחת רוח 

 ושכינתיה. זה נקרא שאנחנו מעלים מ״ן מלמטה, זה עושה חשק.

וכבר נתבאר אצלינו  ,תיכף בהתחלת הלילה מסתלק הרשימו שלו ושלה כנז' והנה

בענין שכיבת הלילה כי זיוג של חצו' לילה הוא עם לאה לא עם רחל הנק' נוק' דז"א 

 .ושם ביארנו ענין זה איך הוא ,האמיתית

T5U 
 פע"ח שער התפלה פ"ז. 24



 

 

 •

אז גם בלילה יש יחוד, אך הוא עם לאה. מה הכוונה שהייחוד הוא עם לאה? 

ו שאפשר לצייר את זה בצורה תיאורטית, אפשר לצייר את זה הכוונה שזה כמ

מנותק מהמציאות בפועל. שאני לא מצייר את זה כמו שזה במציאות, כאילו זה 

משהו שקורה בפועל, אלא אני מצייר ציור 'מופשט'. )לאה זה אותיות המחשבה 

גם , ש26, או לעניינינו לאה זה כמו דור המדבר25לעומת רחל שהיא אותיות הדבור

שם היה בחינה דומה, יש ציור שאני יכול לשקוע בו, אבל זה לא ההתממשות, 

 לעומת רחל שזה הדור שנכנס לארץ(.

לדוגמא זה כמו בחור ובחורה שמציירים את השידוכים שלהם, בלי שהם 

נפגשים בפועל ממש, כל אחד רק חי בתוך הציור שלו, לא קשור למשהו ממשי. 

שלכל אחד גם אחרי החתונה יש כאילו שני רבדים. עכשיו באמת הוא רוצה להגיד 

 –יש מה שכאילו לפעמים המצב הוא קצת קשה, ואז מנסים לצייר איזשהו ציור 

איך יכול להיות כן נחמד, מה בפועל? נעזוב עכשיו את הבפועל, בואו ננסה לצייר 

זה נקרא שזה לאה. אני יכול לצייר את זה הכי טוב  –את זה הכי טוב שאפשר 

שר. אבל זה לא בפועל. כאילו, זה לא המציאות )נפקא מינה לאלה שעושים שאפ

 תיקון לאה(. –תיקון חצות 

ואינה  ,והספי' הי' שבה היא שורש עצמות שבה ,כי הנה רחל נוקבא דז"א יש בה י"ס

אלו  ,הבאים לה ע"י תוספת ,אמנם הט"ס האחרות .יכולה להתערב ולהתחבר עם לאה

ועי"כ נגדלת לאה אחר חצות לילה בכל  ,חבר בפרצוף לאההם יכולות להתערב ולהת

 .אורך ז"א כולו ע"י אלו הט"ס שלוקחת מרחל

אצלי אם שמעתי ממורי ז"ל שהט"ס דרחל הם יורדי' בלילה  פקושם כתבנו כי היה ס

ועתה אבאר לך אמיתות  ,רה הי' היא היורדתאו אם שמעתי שהספי ,בעולם הבריאה

והענין  ,ודע כי שני סברות אלו שמעתי ממוז"ל ושניהם הם אמיתיות .הדבר בלתי ספק

כי בחצי הלילה יורדת הספי' הי' דרחל בעולם הבריאה בהיכל הז' העליון  ,הוא באופן זה

T5U 
אות כט, ותורה ראה מגיד דבריו ליעקב  25

אור פרשת ויצא בד"ה וללבן שתי בנות )כב, 
 ד(, קהלת יעקב ערך 'אותיות'.

 ראה ע"ח לב, ב. 26



 

 

 "!?

ת לילה ועומדת שם עד אור הבקר וכל אותה חצו ,הנקרא היכל ק"ק דבריאה כנודע

 "אלקים אל דמי לך אל תחרש ואל תשקוט אל"יושבת ומזמרת וקוראה אל ז"א וז"ס 

וט"ס האחרות הם מתחברות עם פרצוף לאה ועי"כ נגדלת  ,כנז' בפ' לך לך דפ"ו ע"א

ובאור הבוקר מתמעט' לאה וחוזרת  ,בכל קומת ז"א ונשארין כך עד אור הבוקר

ואז אותם הט"ס שלקחה מן  ,קומה כנודעלשיעורה הא' בלבד ועומדת באחורי ז"א במ

רחל הם יורדות למטה גם הם בעולם הבריאה להתחבר עם אותה הנקודה עצמית של 

ואז אותה הנקודה הי' שירדה שם בחצות הלילה היא עולה  ,רחל שירדה בחצות הלילה

לפי שבתחילה דחתה אותה לאה שהיתה מתפשטת ולוקחת מקומה  ,עתה באצילות

ואז היא עולה  ,ועתה אשר כבר נתמעטה לאה כנז' אינה דוחה אותה ,כנז' שם במקומו

יש בזה והוא כי ע"י עסק התורה שעוסקים ישראל  אחר-עםלמעלה באצילות. וגם ט

הקמים אחר חצות לילה הם מוסיפם בה כח והיא עולה מעט מעט עד שנמצא כי באור 

נז': ודע כי הנקודה הבוקר גמרה היא לעלות באצילות אבל הט"ס ירדו למטה בבי"ע כ

והט"ס האחרות הם  ,הי' הנז' היא בחי' הכתר שברחל והיא שרשית ועיקרית בה

ואלו הם הבאים לה בסוד תוספת כמבואר  ,התחתונות שמן החכמה שבה ולמטה

 .אצלינו

אם אני רוצה לצייר את זה, זה כמו שבן אדם מתפלל לרוות את צמאונו, 

היה מצוין, אבל באמת באמת איפה אני  – מרגיש שאם היה יכול להיות קשר נחמד

נמצא? הלואי שהיה קשר נחמד, בפועל אני כאילו מרגיש שאני רוצה את עצמי. 

זאת אומרת שאני בעצם רוצה לרוות צמאוני עם קשר נחמד. אני לא נתון בקשר 

אלא אני נתון בזה שאני רוצה שיהיה קשר נחמד. אז אמנם באמת יש  –הנחמד 

זה נקרא לאה, יש ציור כזה, אבל בפועל אין קשר  –שר נחמד איזשהו ציור של ק

כזה, בפועל אני מרגיש שאני לחוץ על זה, בעצם אני רוצה לדאוג לעצמי שיהיה 

 קשר נחמד, כאילו אני נתון בתוך עצמי.

זה נקרא שהיחוד הוא עם לאה, כלומר הקב״ה שמח שיש לי ציור שיכול 

רחל עולים ללמעלה, במקום להיות ובאמת ט״ס של  –להיות משהו נחמד כאן 

למטה עם רחל הם נכללים בלאה, הם הופכים להיות חלק מהציור ש׳הלואי שיהיה 



 

 

 •

אני נמצא בתוך עולמות בי״ע. מה זה עולמות בי״ע? זה  27ממש נחמד׳, אבל בפועל

זה נקרא לילה, זה נקרא ׳נפשי איוויתיך׳, אני  –שאני בעצם נמצא במקום חשוך 

 אד חזק בתוך עצמי.בעצם נתון מאד מ

ממילא גם השכינה כאילו יחד איתי, מזוהה איתי,  –כשאני נתון חזק בתוכי 

היא כאילו סוחבת את הקב״ה ללמטה. היא נמצאת למטה והיא כאילו רוצה לסחוב 

אז  –את הכל ללמטה. באמת באמת היא מבינה שהציור היפה הוא נמצא למעלה 

היא עצמה נמצאת למטה. זה נקרא היא משאירה את הציור היפה למעלה, אבל 

 שרחל יורדת למטה, שהנקודה העצמית שלה )נקודת הכתר( יורדת למטה.

דווקא זה שמאד  –אחרי זה כשמגיע הבקר זה מתהפך: היא עולה למעלה 

זה עולה למעלה, וכל הציורים שהיו  –שזה הדבר הכי עצמי לי  –מאד רציתי את ה׳ 

ם שהיו לי? כל הציורים שהיו לי הם הופכים הם יורדים למטה. מה קורה לציורי –

להיות בעצם ציורים מגושמים. ציירתי ציור מאד יפה איך יכול להיות הקשר עם 

הקב״ה, אם אני מתעכב עליו ורוצה אותו, אז אני כאילו כבר לא רוצה את הקב״ה 

 זה נקרא שזה יורד למטה והיא עולה למעלה.  –אלא את הציור הזה 

אמרנו, אני אתן דוגמא יותר פשוטה: נניח אדם רוצה הרבה הרבה פרטים 

אז יש איפה שהאדם מרגיש שהוא עכשיו נמצא, עכשיו הוא עוד  – 28להיות בישיבה

לא בישיבה, הוא רק מקווה שעוד מעט הוא יגיע לישיבה ואז הוא ילמד. אז יש לו 

איזה רצון מאד מאד חזק ללמוד, והרצון מאד מאד חזק ללמוד הוא לא לימוד 

בעצמו, אבל יש לו המון המון ציורים איך זה אמור להיראות. כל הציורים שיש לו 

הם כאילו קשורים לאיך הוא יהיה בישיבה. אבל הצד הכי עצמי הוא איפה שהוא  –

אז כל הציורים הם לא  נמצא עכשיו. פתאום כשהוא מגיע לישיבה אז מה קורה?

ויכול ללוות אותו, אבל מה חשובים, כל מה שהוא צייר קודם, זה יורד למטה, 

שבאמת מוביל אותו זה הרצון המאד מאד חזק שלו שכשהוא יגיע לישיבה הוא 

יעשה מה שצריך שם. זה מה שנשאר לו חזק. רק הרצון החזק שלי )זה נקרא נקודת 

T5U 
 ]היינו 'רחל' לעניינינו[. 27
 תמוזאו, דוגמא אחרת, עכשיו חודש  28

משמשים משובה תמני ז)ראשי תיבות 

באים( אז אדם כבר מתחיל לצייר מה יהיה ו
 ת ה׳.הימים הבאים עלינו לטובה בעזר



 

 

 "!?

הכתר( נשאר, וכל הציורים שציירתי לפני כן הם יורדים למטה, הם נשארים בתור 

ם זה לא יורד למטה ואז מה קורה? )סתם דוגמא מאד חוויה שעברתי. אבל לפעמי

בדרך כלל הבן אדם יעבור  –יפה אצל בחורי ישיבה( אם הציורים נשארים למעלה 

לישיבה אחרת, אחרי זה יעבור לעוד ישיבה אחרת, אחרי זה יעבור לעוד ישיבה 

 –וזה מה שינהל אותו  –אחרת, וכן הלאה. כי כל פעם במקום שיהיה לו רצון חזק 

הוא מחפש את הציורים במקום  –כל פעם הציורים שיש לו הם אלה שמנהלים אותו 

לחפש שהרצון יגרום לו שבאמת הוא יוכל להתקשר לתורה. כל הזמן יש לו כל מיני 

ציורים כאלה שהוא רוצה שהם יקרו. ואז הוא פשוט נשאר בדברים החיצוניים, הוא 

 יתו.לא באמת מתעצם עם הרצון שלו ומתחיל לחיות א

אז נגיד שוב, בלילה יש לי איזשהו ציור כללי, מחשבות מאוד מאוד נחמדות 

על מה שאמרו להיות, ויש לי את המקום שבו אני נמצא בפועל ואני רוצה להיות 

 במקום שהוא רחוק ממני, הוא למעלה, מרחף מעלי.

 צריך כבר לעשות משהו בפועל –הגיע הבוקר 

ושאר הט"ס התחתונות ירדו למטה  ,אצילותדרחל ב רוהנה באור הבקר עלה הכת29

לכן בעלותה  ,להיותה שרש רחל ועצמות' ,ואז אותה נקודת הכתר דרחל .בבי"ע

ובפרט כי עתה נכנס בה אותו הרשימו שנסתלק  בפנים,-ניםבאצילות יושבת עם ז"א פ

 .ממנה בלילה כנז"ל וכמו שנבאר

כנז"ל שיוצא רשימו דילה  "שימני כחותם על לבך"והענין הוא כי בלילה היא אומרת 

והוא כי בעלות ספירת  ".כחותם על זרועך"ועומד בחזה שבו ובאור הבוקר היא א"ל 

הנה להיותה בחי' נקוד'  –הכתר שבה מן הבריאה לאצילות וחוזרת עמו פב"פ כנז' 

לפי  ,לכן מקום חזרתה הוא בזרועו השמאלי הנקרא גבורה ,בלבד ואינה פרצוף שלם

 ,ולכן היא מתקשרת עמו בזרועו השמאלי ,וקבא היא גבורו' כנודעשכל עצמה של הנ

וז"ס מ"ש בזוהר דיצחק אתער בלילה ואחיד לה לנוקבא בהדיה ובבוקר אז אתער 

וע"ז נאמר  ,ונמצא כי בזרועו השמאלי עומד הכתר דרחל פב"פ עם ז"א .אברהם כו'

T5U 
הרב דילג כאן על כמה שורות )לא רצה  29

ועיין היטב עכשיו להכנס לפרטים שבהם(: "
וגם בברכת  ,בברכת למשומדי' כו' כי שם נתבאר דרוש זה היטב

 ,וגם בדרוש א' של תפילת ר"ה בברכ' אבות ,המפיל חבלי שינה כו'

אבל הנקו' הקטנה  ,וצ"ע שם כי נראה שהוא הפך ממה שכתוב כאן
ובהקדמת ברכת  ,יא היושבת בבריאה ועולה בברכת אבותלבדה ה

 ".אבות דשחרית דחול כתבתי הנלע"ד בזה



 

 

 •

אבל בחי'  .על לבו כי היא נקשרת עמו בזרועו בחוץ ואינו בתוכו "כחותם כל זרועך"

שימני כחותם "הרשימו של המוחי' שלה אשר יכולים לכנס תוך ז"א עצמו עליו נאמר 

 .ויושב שם עד אור הבקר ,בפנימיותו ממש ,כי מקומו הוא נתון בלבו דז"א ",על לבך

וכשעלה הכתר דרחל ונקשר בחוץ כחותם על זרועו אז יוצא אותו הרשימו דמוחין 

א מלבו ממש שהוא כנגדה ויוצא לחוץ ונכנס תוך רישא דכת' דרחל מתוך פנימיות ז"

ואז בהכנס אותו . ושם משמש זה הרשימו בסוד מוחין של הנקודה ההיא ,דנוק' דז"א

פי' כי אותה הנקודה  ,הרשימו תוך אותה הנקודה אז נק' אותה הנקודה תפילין של יד

כדי לקחת  ,לב ממשנקשרת בזרוע השמאלי דז"א במקום הקיבורת שהוא מכוון כנגד ה

 .ואז נעשים בראשה בחי' תפילין ,אותו הרשימו שלה העומד שם בפני' כנז'

ובזה  .נמצא שבערך ז"א נק' תפילין של יד ובערך נוקבא נק' תפילין ש"ר שלה ממש

לא יקשה לך מאמרי הזוהר אם התפילין של יד הם תפילין דזרוע ז"א או אם הם תפילין 

 ילין גמורים ממש בראש רחל כענין תפילין שבראש ז"א.כי הכל אמת והם תפ ,דנוק'

והנה מן הראוי היה שכמו שהאיש מניח תפילין כדמיון תפילין ש"ר ז"א כן גם האשה 

תחייב בתפילין כדמיון הנוקבא דז"א שמנחת תפילין בראשה כנז'. אבל הטעם הוא 

בה עדיין  לפי שאלו התפילין דראשה דרחל הם בהיות' בבחי' נקודה א' בלבד ואין

ולכן אינה נרמזת בענין התפילין רק הז"א אשר הוא מקשר עמו אותה  ,פרצוף כלל

 הנקודה בזרועו עם אותה התפילין שבה ונק' תפילין של יד דז"א.

וכיון שאהבתינו היא עזה מאד ראוי  "כי עזה כמות אהבה"וביאר הטעם ואמר 

ואח"כ באור הבוקר  ,מובלילה בבחי' אותו הרשי "כחותם על לבך"שתשימני בתחלה 

בחוץ בסוד תפילין ש"י כי הרי היא  "כחותם על זרועך"תשימני בבחי' נקו' הכתר הזה 

 עזה כמות אהבה:

יש כאן הרבה פרטים, נגיד כאן רק משהו כללי: הוא אומר שבלילה היא 

אומרת לו "שימני כחותם על לבך", ואחרי זה בבוקר היא אומרת לו שהיא רוצה 

. באופן פשוט הייתי חושב ש"חותם על לבך" זה יותר חזק עך""כחותם על זרו

מ"חותם על זרועך", שהרי הלב הוא הרבה יותר חלק ממנו מאשר הזרוע, הזרוע היא 

חיצונית יחסית ללב. הוא מסביר כך: אם זה חותם על הלב פירושו של דבר שזה 



 

 

 "!?

הזרוע  נמצא בפנים ומאיר כאילו רק כמו משהו קלוש החוצה, אבל אם זה חותם על

 אז זה נמצא בחוץ ומאיר בגלוי.

כל עוד זה נמצא "כחותם על לבך" הוא לא יכול ממש לגלות אליה את המוחין 

)את הקשר, את מה שמשותף להם(, אלא זה נמצא בפנימיותו, ומשפיע קצת 

אז הוא יכול לגלות החוצה את הקשר, ואז  –מרחוק. אך ברגע שהיא עולה ללמעלה 

 רועך", שאפשר לבטא את הקשר יותר חזק.זה נקרא "כחותם על ז

אז זה  –כל עוד הוא לא הגיע לישיבה  –נחזור למשל של הבחור ישיבה 

"כחותם על לבך", זה רק איזה רושם שרוצים שהוא יגיע ללמוד; אך ברגע שהוא 

אז כבר זה בפועל. זה נקרא –מגיע לישיבה, נכנס פנימה ומתחיל כבר להיות למעלה 

, שעכשיו צריך כבר לעשות משהו עם זה, זה נקרא "כחותם על "כחותם על זרועך"

 זרועך", ותפילין של יד.

תפילין  –לפי זה, אם אני מנסה לצייר מה זה אומר תפילין של יד לעניינינו 

של יד זה שאני אומר שהקשר בינינו לבין הקב״ה הוא אמור להיות מספיק חזק 

אז אני רק אומר שאמור להיות  –לה בשביל שהוא יבא לידי ביטוי בפועל. אם זה בלי

הכוונה היא שזה כבר אמור לבא לידי ביטוי בפועל, זה לא –קשר, ואם זה ביום 

 נשאר רק משהו נסתר, זה נקרא "כחותם על זרועך".

 ה' מחיה אותי –תפילין של ראש 

כי בראות  ,והענין הוא .והנה אחר שהנחנו תפילין של יד אח"כ צריך להניח תפילין ש"ר

בלילה חזר באור  םא אשר הרשימו של המוחין דנוקב' שהיו עומדים על לבו בפניז"

ועלתה נקו' הכת' שלה  ,הבוקר ע"י עסק התורה של התחתונים שעסקו בלילה כנז'

ואותו הרשימו ג"כ  ,למעלה ונקשרה בזרוע ע"י עסק התורה של התחתו' שעסקו כנז'

ניחם תפילין ש"י וגם ע"י הברכה נכנס בנקו' ההיא בכח המצות שעושים התחתונים בה

וממשיך ושואב בה  אז מתקנא גם הוא – של להניח תפילין ואז נעשי' בה בחי' תפילין

. בו גם את הרשימו שלו שנסתלק ממנו בלילה ונכנסו בו ונעשים בו תפילין של ראש

כי אין דבר נעשה למעלה אלא בכח מעשה  ,וגם זה ע"י מצות תפילין שמניחין התחתוני'

והרי נתבאר איך תפילין ש"י קודמת לתפילין  ",קשה כשאול קנאה"וזמ"ש  ,חתונ'הת

 .ש"ר



 

 

 •

הוא  .משהו מיוחד ז"א מתקנא בנוק',משהו מפתיע ממש, כאן  הוא אומר

רואה שאצלה זה נהיה נחמד, הרשימו שהסתלק פתאום חזר אליה, אז הוא אומר 

 ותו.אז הוא מחזיר א ",אליגם שהרשימו יחזור אני רוצה  ,אז גם אני רוצה ,רגע"

ברגע שאנחנו מחליטים שאנחנו מאד רוצים את הקב״ה, פתאום מתחדשים 

לנו המוחין בגלל זה. מה הכוונה שמתחדשים לנו המוחין? הכוונה שאני מרגיש 

באמת שזה גורם אצלי חיות, זה לא נשאר רק איזה משהו עיוור כמו בלילה, בלילה 

ש שזה פועל אצלי שום דבר, אך עכשיו אני מאד מאד רוצה אבל אני לא מרגי

מתחדשים לי המוחין ואני מרגיש שזה באמת פעל אצלי, שאני מרגיש חיות כתוצאה 

מזה שאני רוצה. זה נקרא שהרשימו שהיה קודם פתאום חוזר אליה, מקודם 

הרשימו הסתלק, ועכשיו הרשימו חוזר, זה נקרא שזה הופך מ"כחותם על לבך" 

 ל"כחותם על זרועך".

רגע שהקב״ה רואה שהרשימו חוזר אז הוא אומר "גם אני רוצה שהרשימו ב

יחזור". הרבה פעמים זה נקרא ש"באתערותא דלתתא אתערותא דלעילא", אבל פה 

זה משהו מיוחד, הוא מתאר את זה בצורה של קנאה, מה הכוונה שזה בצורה של 

לגמרי, קנאה? שבאמת איך זה עובד? כשהמוחין אצלו מסתלקים הם מסתלקים 

אם לא יהיה לה  –אז הוא מסתלק. אבל היא  –כי אין לו חשק לרדת למטה  למה?

אז היא כאילו מרגישה אבודה, כאילו אין לה כלום,  –מוחין, אם זה יסתלק לגמרי 

ככה היא מרגישה. היא נופלת לבי״ע. לרדת לבי״ע פירושו של דבר שהיא בעצם 

י נפרד מאלקות. כאילו מה הכוונה מרגישה שהיא הולכת לאבדון, למשהו רע, שאנ

אני יישאר כל החיים  –שזה משהו רע? זה שאני נבלע לגמרי בתוך עצמי. כלומר 

שלי רק ב"נפשי איוויתיך". אם כל היהדות היה רק שאנחנו מאד מאד רוצים את ה׳, 

אז היינו  –מאד מאד רוצים לרוות את צמאוננו, וזה כל מה שהיה מצויר לנו בנפש 

. אבל באמת באמת זה לא ככה, 30בים, ולגמרי מסכנים, ונופלים לגמרילגמרי עצו

באמת מאיר לנו. כמה שאנחנו מרגישים שאנחנו צמאים לה׳ זה מאיר לנו שבאמת 

ה׳ הוא מחיה אותנו, אנחנו מקבלים חיות ממנו. לא רק שאני אומר "נפשי איוויתיך" 

גיש חיות. ברגע שאני ואני רוצה שתחיה אותי, אלא באמת זה גורם לי פתאום להר

T5U 
 .37ראה ב'נהלך ברגש' עמ'  30



 

 

 "!?

אז אני כאילו מתחיל להרגיש את החיות הזאתי  –מרגיש שזה יכול לגרום לי חיות 

הקב״ה שמח מזה שאני חי, מזה שאני  –אז פתאום יש גם חשק מצד הקב״ה  –

 ואז הוא רוצה להחיות אותי. –מתחיה ממנו 

גיש זה נקרא תפילין של ראש. מה זה תפילין של יד? זה שאני מתחיל להר

כלומר רציתי מאד מאד מאד חיות, זה נקרא "שימני כחותם על לבך", מאד  –חיות 

מאד רציתי חיות, זה בלילה, "נפשי איוויתיך", אני מתחיל להרגיש שמרוב שרציתי 

חיות אני באמת מתחיה, זה נקרא תפילין של יד. אני מרגיש שכיון שזה ככה והקב״ה 

זה  –ו הוא מתמלא בחיות, להחיות אותי גם באמת רוצה להחיות אותי, הוא כאיל

 נקרא תפילין של ראש.

עכשיו, זה כאילו קשור לנקודה שדיברנו עליה בהתחלה על "נפשי איוויתיך" 

שהאדם בהתחלה הוא רוצה "נפשי איוויתיך"  –לעומת אהבת "רעיא מהימנא" 

הוא כלומר הוא רוצה שה׳ יחיה אותו, ברגע שהוא מקבל קצת חיות בעבודת ה׳, אם 

רוצה להרגיש "הו, אז באמת קיבלתי חיות" אז זה נופל. אך אם הוא עובד נכון, אם 

בגלל שיש לו חיות הוא בעצם מרגיש עוד יותר כמה ה׳ הוא זה שמחיה אותו, הוא 

הוא –מרגיש שבאמת ה׳ פתאום בא להחיות אותו, שהוא מקבל חיות מלמעלה 

חיות, אלא פשוט ה׳ מחיה  פתאום מרגיש שהחיות שלו זה לא בגלל שהוא רוצה

אותו. יש לו חיות מזה שה׳ מחיה אותו. וזה נקרא שהוא "משתדל בתר אבוי ואמי׳, 

דרחים לון יותר מגרמיה", שהוא פתאום לא חושב על עצמו בכלל, הוא לא נתון בזה 

הוא רק מרגיש את החיות של הקב״ה איך שהוא מחיה אותו, הוא בכלל לא מרגיש  –

 ה מגיע ממנו. זה מה שקורה על ידי התפילין של ראש.את החיות כמו שז

 סיכום הכוונה ותמונה כללית

כשקוראים את האר"י בדרך כלל קוראים שיש המון המון פרטים, זה מאד 

מאד מייגע למי שקשה לו פרטים )כמוני למשל, קשה לי מאד מאד פרטים, אז זה 

שאני קורא את זה( מאד מאד מייגע(. אבל בעצם זה טוב מאד )לפחות לפי איך 

לשים לב שריבוי הפרטים מצייר תמונה שהיא בסך הכל מאד מאד פשוטה, זה לא 

אוסף של פרטים שאני צריך כאילו גם את זה וגם את זה וגם את זה וגם את זה. 

כשאני לומד אני צריך, כמה שהשכל שלי מצליח, שריבוי הפרטים יצייר לי תמונה 

איך עושים פסיפס? אבנים קטנות, עוד אחד  יחסית יפה. אדם מסתכל על פסיפס,



 

 

 •

עוד אחד עוד אחד, ריבוי מאד מאד גדול של פרטים קטנים מאד. כשאדם מסתכל 

הוא לא מסתכל על הפרטים, עוד פרט עוד פרט עוד פרט עוד  –על הפסיפס בגדול 

הוא מסתכל על התמונה. אחרי זה מתוך התמונה לפעמים הוא מתמקד על  –פרט 

הנה ממשהו. אז עכשיו אנחנו ננסה לראות קצת איזה תמונה כל איזה משהו, נ

 31:הפרטים האלה באים ליצור לנו

אם נסכם את כל מה שראינו עד עכשיו, יש כאן שלשה שלבים: לילה, תפילין 

של יד, ותפילין של ראש. בתוך כל המערכת הזאת אני רוצה שנסתכל בעיקר על 

על ז"א )הקב"ה(, על נוקבא )כנסת ישראל(, ועל התחתונים )עלינו(.  שלשה דברים:

לכל אחד מהם יש מציאות מסויימת. אני רוצה שנשים לב שבכל שלב ברגע שמשהו 

 אחד במערכת הזאת משתנה אז בעצם כל המערכת משתנה.

כדי להסביר את זה ניתן דוגמא מאד פשוטה: נניח שאני מדבר, ואז פתאום 

כי אני עובר ממדבר למקשיב, גם השואל  –לה, אז גם אני משתנה מישהו שואל שא

פתאום במקום להקשיב  –כי הוא עובר ממקשיב למדבר, וגם האחרים  –משתנה 

לי הם מקשיבים לו. למרות שכאילו בסך הכל מישהו שאל שאלה נעשה מזה ענין 

שקרה אז אני אראה  –גדול. כלומר בסופו של דבר אם אני מתחיל לנתח מה קורה 

פה הרבה, זה מורכב מכמה וכמה פרטים, כל הסיטואציה משתנה. אז ככה זה גם 

באופן טבעי זה אמור ליצור תזוזה שלמה –בכוונות של האר״י, כל פעם שמשהו זז 

שיש לה הרבה מאד נפקא מינה, לפעמים הוא שם על זה דגש לפעמים לא, וזה 

 מהכוונות. זה חלק –כמה לשים דגש וכמה לא לשים דגש   –עצמו 

–

נשים לב שבעצם בלילה כאילו עיקר ההתרחשות היא בעצם אצל התחתונים 

ז״א המוחין  אצל (:32זה מתאים ללילה, שעיקר ההתרחשות זה התחתונים)

שש ל ,הוא כאילו חוזר לחלק היסודי ביותר שלו, הוא מסתלק, מסתלקים לגמרי

T5U 
יש צד שיותר קל לקרוא את האר״י  31

פרטים פרטים פרטים, מאשר לנסות לצייר 
איזה ציור כללי. ויש צד שכשאתה מצייר 

 ציור כללי אז כל הפרטים הם יותר פשוטים.

הארכנו על זה גם בשיעורים בסיפורי  32
מעשיות, ב"מעשה מבן מלך ושפחה 

 שהתחלפו".



 

 

 "!?

 –זה שהיא נהיית קטנה רק לא  ,נהיית מאד מאד קטנה והנוקבא גם היא ;קצוות

? כאן פעילכן ומי  ;היא גם יורדת לבריאה, הנקודה העיקרית שלה יורדת לבריאה

הם  ,הצדיקים הם פעיליםשבחצות הלילה  )לך לך, ח"א צב.()כמש"כ בזוהר  33אנחנו

 .(מתחילים לשיר

נים קורה ככה לנוק' קורה ככה, ולתחתו ,קורה ככה "אסתכל שלזאפשר לה

 ,סתכל על זה כתמונה שלמהמאני  , אבל לפי מה שהקדמנובנפרד כל אחד –

זה שהלמעלה הוא כאילו לא משמעותי, ומה בלילה אחדותית, שבעצם מה שקורה 

מה הכוונה שמה שקורה למעלה זה לא  .שמשמעותי זה מה שקורה למטה

הכוונה  ?שמעותימשמעותי? איך אפשר להגיד כאילו שמה שקורה למעלה זה לא מ

שאנחנו מדברים על ז"א ונוקבא, אנחנו מדברים על מה שהקב"ה  מההיא שכל 

הז"א זה איך שהוא מתייחס  (,ה׳ בעצמו )אנחנו לא מדברים על מתייחס אלינו

וכשהוא בלילה, זה הכוונה שהוא כאילו מחליט  .ללמטה, למציאות התחתונה

ואומר לה להסתדר כאילו לבד  ,י למציאות התחתונהאלהתעלם מלהתייחס יותר מד

ועכשיו שהוא אומר לה כאילו להסתדר  .וממילא, היא כאילו צריכה להסתדר לבד –

לא מתייחס אליה ומתעלם ברגע שהוא  .לבד, נשים לב מה קורה פה, זה דבר והיפוכו

ובגלל  ,הוא מתעלם .היא כאילו העיקראז אומר לה להסתדר כאילו לבד ממנה הוא 

יוצא שהמציאות שלנו כאילו הופכת להיות עיקר. ההגיון הפשוט שהוא מתעלם אז 

הוא מייחס לזה הרבה חשיבות למציאות שלנו  –היה אומר שאם הוא מתייחס אלינו 

שאם הוא  –פתאום אנחנו מציירים קצת איזשהו ציור הפוך  ,אז אנחנו העיקר

 34.מתעלם אז עכשיו עיקר ההתרחשות זה דווקא אצלינו

ר הזה? הציור הזה אומר שכאילו בעצם בלילה הקב"ה בא מה זה אומר הציו

כאילו מתעלם ממערכת  אניפירושו של דבר ש ,עכשיומאיר לכם אני לא "ואומר 

יוצא שהעיקר מערכת יחסים זה לא מה שאני מייצר ביני ו, יכםהיחסים ביני לבינ

T5U 
הציור הזה הוא לא לגמרי נכון, ברור  33

שהוא רוצה להגיד שלנו אין אפילו רשימו. 
אבל עדיין יחסית, כשנצייר את התמונה 
נצייר שלז״א נעלם לגמרי המוחין, לנוקבא 
נשאר קצת יותר, ואנחנו פעילים, יכולים 

, וכמו להיות פעילים, רצוי שנהיה פעילים
 33שנסביר בהמשך, סביב הערה 

הרב:  .כמו בשיחהזה מובן, זה : שאלה 34
אני לא אומר שזה לא הגיוני, אני רק  ,בסדר

דוש. זה יזה ח מה קורה פה, רוצה שנשים לב
בדיוק כמו במערכת יחסים אנושית, אבל זה 

לא  מורכב מהמון המון פרטים שבדרך כלל
 זה פשוט לנו. ים לב אליהם,שמ



 

 

 •

 ,הרבה לא כל כך ?יכולים כבר לייצר נחנומה א ",לביניכם, אלא רק מה שאתם תייצרו

 אי אפשר להשוות את זה למה שקורה ביום.באמת זה מעט מאד, 

כלומר מצד אחד ביום יש לנו מוחין הרבה הרבה יותר גדולים, מאשר בלילה, 

ביחס בינינו לבין מה שקורה למעלה לנו יש יותר מוחין מאשר מה בלילה ומצד שני 

רת שבעצם שיש למעלה, למעלה לגמרי הסתלק, ולמטה נשאר יחסית. זאת אומ

לא מאיר לכם  –אני כאילו לא שקוע במערכת יחסים "נוצר פה מצב שהקב"ה אומר 

. ואז אנחנו נלחצים, אז אנחנו צועקים כמו שהוא יסביר, וכאילו קשה "תסתדרו –

, מי שזוכה להתעורר מתעורר כמובן מי שמתעורר) אנחנו מתעוררים ,לנו עם זה

זה נקרא שאנחנו פעילים, זה לא . (מהמצב הזה, הוא מאד מאד רוצה את הקשר

הרבה, כי זה רק מה שאנחנו מסוגלים, אבל זה כאילו יותר ממה שמתרחש אצל 

 הקב"ה. הכל בגלל שהוא החליט שהוא עכשיו לא מאיר לנו.

יש מה שהוא לא מאיר  דבר על שלשת הדברים שדיברנו עליהם:אז עכשיו נ

גם זה  אבל ,תלקים לה המוחיןבאמת מס מצד אחד – קורה שני דברים נוקבאל ,לנו

אי אפשר שיסתלקו ", "אי אפשר"מאד מאד מאד כאילו קשה לה, כאילו היא אומרת 

, ולכן מה שקורה זה שהמוחין שלה שמסתלקים ממנה נשארים "המוחין לגמרי

מה הכוונה שהמוחין שלה נמצאים בלב שלו? , הם נמצאים בלב שלו. להיות אצלו

זה גם יכול להסתלק ללמעלה לגמרי, ) שזה יסתלק האני לא יכול"שהיא אומרת 

הוא כאילו אומר  – והוא ",אי אפשר שזה יסתלק אני לא יכולה שזה יסתלק (,לאמא

המוחין שאמורים  –. כאילו נשאר זה שיש לה מוחין "טוב בסדר, שזה יאיר לך קצת"

לא בתור מוחין אלא בתור משהו שנמצא על לבו,  –להיות אצלה נשארים אצלו 

)הוא כאילו אומר: "אני לוקח את זה לתשומת ליבי, את זה  לומר מכוסה, בפניםכ

וזה מאיר לה קצת שיהיה לה חיות שאת אומרת שאת רוצה שאני לא אתעלם(, 

גם כשהוא מתעלם הוא לא מתעלם מזה  ,שהוא לא מסתלק, שגם כשהוא מסתלק

אליו זה לא  ביחסאמנם  זה נשאר, זה מה שנשאר. – שהיא רוצה שהוא לא יתעלם

את המוחין שלה  כי ,אבל כאילו יוצא שיש לו מוחין ממש ,זה נקרא רק חותם ,מוחין

אין לו שמאד יפה את המערכת, עליו אם אני מסתכל אז הוא יגיד מראה יש לו, זה 

מוחין, אבל באמת באמת יש לו הכי הרבה מוחין כי המוחין שיש לה הם נמצאים 

 בלב שלו. –אצלו 



 

 

 "!?

כלומר  .יורדת למטהשלה הנקודה העיקרית , יורדת למטהאבל היא עצמה 

תו, אלא היא ישבעצם היא מרגישה שהיא מזוהה עם התחתונים, היא לא נשארת א

כנה שהוא יתעלם לגמרי, אבל באמת באמת איפה היא ורק אומרת לו שהיא לא מ

נמצאת? היא מזוהה עם התחתונים, איתנו, היא יורדת למטה לעולם הבריאה, ממש 

 ינו, לשמה היא יורדת.אל

אם אנחנו : ו, זה שאלה מצוינתהאיפה אנחנו נמצאים?  ?מה קורה לתחתונים

התחתונים אין להם  ,35אז אנחנו באמת לגמרי לגמרי ישנים –לא התעוררנו בכלל 

או שיצעקו, או שלא יצעקו. היא ודאי צועקת, היא אומרת אז , אין להם כלום, ןמוחי

 הקב״ה .הם הולכים לישון, רובם הולכים לישון –ם , וה"שימני כחותם על לבך"

ם חצות, קמי הםלא מאיר, אז הם נרדמים, ויש יחידי סגולה ש ,לא מתייחס ,נעלם

 ".לא"צריך להתעורר להגיד 

' לא מאיר שה "נפשי איוויתיך"אהבת נקרא שזה  כךברנו על ידקודם 

אהבת רעיא " מאיר להם זה נקראכן ה' )וכש דואגים לעצמםאז הם  לתחתונים

"(. הסברנו שזה נקרא שאין ייחוד ואין כוונה, הקב"ה מתעלם ממנו ולא מהימנא

מאיר לנו. אמנם עכשיו אנחנו שמים לב לזה ומתחילים להתעורר ומפסיקים 

להתעלם, ואמרנו שברגע שאנחנו נפסיק להתעלם גם הקב"ה יפסיק להתעלם 

 36אותהקַבֵּעַ ת התמונה ונ  ממנו, אבל לצורך הלימוד אנחנו עכשיו נעצור רגע א

אנחנו במצב הזה שבו אנחנו מתחילים לשים לב לזה שהוא מתעלם ממנו, ש

מתעוררים ומרגישים שזה מפריע לנו שהוא מתעלם מאיתנו אבל הוא עדיין 

תוצאה של זה. עכשיו כשאנחנו נמצאים במצב הזה אז הה תמתעלם, עוד לא קר

 .יוצא שאצלנו יש ממש מוחין

לא קוראים אך באמת , למה שהיה לנו קודם יחסימוחין באופן )קראתי לזה 

 .37ממה שיש למעלה לזה מוחין, אי אפשר לקרוא לזה מוחין, כי זה עוד יותר טבע

T5U 
כלומר הקב״ה מתעלם אז אנחנו גם  35

מתעלמים. או הפוך: אנחנו מתעלמים אז גם 
הוא מתעלם, כאילו זה כמו שני אנשים 

 שמתעלמים אחד מהשני.
כמו שהאר״י כאילו מקבע לנו תמונות  36

פתאום, הוא כל פעם נכנס עוד יותר ועוד 

זום יותר לתוך התמונה ומקבע אותה )כמו ב
של מצלמה, שמתמקדים יותר ויותר 

 .בתמונה, בחלק מסויים מאוד ממנה(
מקודם, אצל הנוקבא, אמרנו שהיא  37

אומרת "אני לא רוצה שאתה תתעלם 
זה  –לגמרי", ואת זה הוא לוקח לתשומת לבו 



 

 

 •

מה  ,איפה ,רגע" :כלומר מתחיל להתעורר אצלנו הנקודה הזאתי שאנחנו שואלים

ה שקורה אצלנו. , זה נקרא שאין לי נפש, אין לי חיות. זה מ"קורה פה? אין לנו חיות

אז מצד אחד אני מסתכל על זה כאילו זה ממש טבע, וזה בלי מוחין, מצד שני אני 

 (.אומר שזה עיקר ההתרחשות, פה למטה עכשיו, כי הקב"ה הוא מתעלם

היא יורדת לשם למטה,  (,חצי הלילה הראשוןלילה )נאמר בזה מה שקורה ב

י שום גילוי אלקות, כי היא בעצם כשהיא יורדת ללמטה היא כאילו ממש נהיית בל

שאנחנו מרגישים  ירדה מהאצילות למקום בי״ע, לעולם הבריאה, להזדהות איתנו

, אנחנו כאילו מתים ואין היה חיותתאנחנו חייבים שו שכאילו אין כלום, אין חיות

 .לנו קיום, נגמר הכל

אני מקשיב, אני ", כלומר שהוא אומר וביכחותם על ל ם אותנוהקב״ה ש

וממילא כיוון שאת רוצה  ,לתשומת לבי שבאמת את רוצה שאני לא אתעלם לקחתי

אז בעצם ממילא אני לא מתעלם ממך גם כשאת יורדת למטה  –שאני לא אתעלם 

לבדוק אז מה המוחין שיש עכשיו אז אם אני אנסה ". להיות מזוהה עם התחתונים

י זו זאת שאמרה ומ ,שהיא אמרה לו לא להתעלםזה זה  מה שיש לו –לקב"ה כביכול 

 מרגישים שאיןאנחנו זאת שעכשיו היא בעצם מזוהה איתנו ש ולו לא להתעלם? ז

 .זה המוחין שיש לקב״ה כביכול. אז המוחין שיש לנו זה המוחין שיש לו – לנו כלום

אני פתאום מבין אחת שלימה תמונה כל הפרטים האלה ככשאני מסתכל על 

אלא ם אבל הוא לא מתעלם עד הסוף אני מבין שבעצם הוא מתעל ,מה קורה פה

אז . "אבל אל תתעלם" תא אומריהוא רק לא מאיר, ומה קורה כשהוא לא מאיר? ה

היא  ואז. "אני לא אתעלם, בסדר –אם אתם רוצים שאני לא אתעלם הוא אומר "

אני מזוהה איתם, והם לא כל כך "היא אומרת  למקום לגמרי חשוך, יורדת ללמטה

י לא אכפת להם שכן תתעלם, הם יתעלמו ממך, אתה תתעלם אכפת להם אולי, אול

הוא בעצם גם יורד, המוחין שלו זה מה שהוא לא אז , "מהם, אולי זה מה שיהיה

T5U 
כשאנחנו  –נקרא באמת 'מוחין'; אבל אצלנו 

זה  –" אויתיךמתעוררים ואומרים "נפשי 
, כאילו זה איזה משהו הכי כאילו טבע ממש

קיומי. אמנם גם אצלה זה משהו שהיא 
אומרת "אני לא יכולה", אבל אצלה זה נקרא 
מוחין כשהיא אומרת זה, אך אצלנו כשאנחנו 

" זה אפילו עוד יותר אויתיךאומרים "נפשי 
זה בעצם שאנחנו מרגישים בתוך  –בסיסי 

המציאות שלנו שזה איזה מין משהו הכי 
מי שיש בתוכנו, שאנחנו לא בסיסי וקיו

יכולים שזה יקרה. וזה מה שמתחיל 
 להתעורר.



 

 

 "!?

הוא מוכן לשים לב לזה שהיא פונה אליו לא להתעלם, והיא עצמה מזוהה  ,מתעלם

ך נמוך. איתנו שלא ברור, כן להתעלם? לא להתעלם? זה לא כל כך ברור זה נמוך נמו

כאילו יש את הקב״ה, יש את השכינה, ויש אותנו, ובעצם הכל הפך להיות כמו 

אצלנו. גם השכינה מזוהה איתנו, וגם הקב״ה מזוהה עם השכינה שמזוהה איתנו, 

יוצא שכולם נמצאים עכשיו בדיוק באותו מצב שלנו. זה המצב עכשיו. זה נקרא 

 לילה, כולם נשאבים, הכל פה יורד.

רואים את כל מערכת היחסים –ה כשמסתכלים על התמונה טוב זה מה שיפ

בתור תמונה אחת בעצם. מה שקרה פה זה שהוא מתעלם, ובעצם במידה מסוימת 

 והוא מזוהה עם זה שאם לא נתעלם אז הוא לא יתעלם. –אנחנו מתעלמים 

–

 "אַיֶּכָּה"וה "?אַיֶּכָּה", ?"לך פהמה הו"ואז מעורר אותנו המקום הזה שכאילו 

הזה הוא מה שהצדיקים מתחילים לעורר מלמטה. הכל עכשיו מתחיל להתרומם 

נוקבא שגם אצל המלמטה. בהתחלה יש רק מה שהם מעוררים, אחרי זה זה גורם 

תעורר משהו, וכשאצלה מתעורר משהו זה הכוונה שאנחנו מניחים תפילין מ בעצם

 .של יד

אנחנו צועקים אז היא גם באה ואומרת שאחרי שיתי חושב, דוש, הייזה ח

הוא , הציור אבל לא, האר"י מצייר כאן אחרת ",הם צועקים, אל תתעלםלקב"ה "

אז כל התמונה פתאום משתנה.  –וזה מתחיל לפעול  פתאום ברגע שאנחנו צעקנוש

ים מה משתנה? פתאום לנוקבא מתחילים לחזור המוחין, וזה לא רק שלנוקבא חוזר

 עם עצמנו נהיהאנחנו מניחים תפילין של יד, שבמקום שאנחנו  –המוחין, זה גם לנו 

אנחנו  – (עולם הבריאהבעצם כשאנחנו בזה כזה( בלי גילוי אלוקות )שיָשֵׁן )משהו 

בזכות ההתעוררות הזאת גרמנו להתעוררות למעלה, והתעוררות למעלה בעצם 

חנו פתאום הופכים להיות אלה הפכה אותנו להיות לא למטה אלא למעלה. אנ

 ,זה מה שהוא מסביר – שמניחים תפילין, שבעצם התפילין האלה הם התפילין שלה

זה תפילין של הנוקבא. אז פתאום אנחנו הפכנו להיות מי? אנחנו הפכנו להיות 

 .עצום דושיכאילו הנוקבא. ח



 

 

 •

ים קודם, בלילה, אמרנו שהכל הופך להיות כמונו, גם הקב"ה והשכינה יורד

להיות במצב שלנו; עכשיו כשזה מתעורר הכל פה מתהפך, במקום שהכל יורד 

אלינו אנחנו הופכים להיות יותר למעלה, מתגלה בנו מה שקורה למעלה. כלומר 

לא שלמעלה קורה את מה שקורה אצלינו, אלא להיפך, מה שקורה אצלינו זה מה 

דם. כלומר שבעצם תפילין של יד זה שחוזרים המוחין שהיו קו שקורה למעלה.

, "מה שהיה קודם, אנחנו רוצים מוחין"אנחנו רוצים שוב את אנחנו באים ואומרים 

חוזרים לה באמת ואז  ,המוחין לה היא רוצה שיחזרושוהנוקבא באה ואומרת 

לא ממש המוחין המוחין לה שהיא רצתה שיחזרו כשהו מענין, מקודם מ .המוחין

 38המוחין חוזרים. –המוחין  חזרו, עכשיו היא פתאום רוצה שיחזרו

עכשיו קורה משהו מיוחד, יש פה כמה שלבים, אנחנו מאד מאד רוצים מוחין. 

הנוקבא באמת מקבלת מוחין ובעצם אנחנו הופכים להיות עם הנוקבא, שמקבלת 

. "גם אני רוצה מוחין"את המוחין, ומה קורה לז"א בשלב הזה? הוא מקנא, הוא אומר 

גם הוא רוצה את המוחין.  ,למוחין שלו יל להיות שייכותמתחפתאום כלומר גם לו 

בסדר, " –כאילו כולם פתאום רוצים מוחין. מקודם הוא לא רצה מוחין, הם הסתלקו 

, הוא מתעלם. עכשיו ברגע שלה יש כאילו את המוחין שלה אז גם הוא לא נורא"

 הכל התרומם. ,רוצה שיהיה לו את המוחין שלו. אז הכל פתאום התעלה

ביחס לשלושת ) בשלב האמצעי הזה של תפילין של ידכ מה שקורה א"

הנוקבא מקבלת את  ,אנחנו מזוהים עם הנוקבאזה ש (השלבים זה שלב אמצעי

מקנא שאין לו את המוחין ששייכים ו המוחין ששייכים אליה, והדכורא מתגעגע

 .39אליו

ין אנחנו מקבלים את המוחין שהיו לנו קודם, כשאנחנו מקבלים את המוח

שהיו לנו קודם אז בעצם כל מה שאנחנו מעוררים פה זה רק את מה שכבר היה. היו 

T5U 
ה היה כמו זאם משהו שצריך להתרגל, גם  38

גמרא, אז מיד היה פה תוס', מקשה קושיא, 
פה אתה אומר שכשהיא מבקשת אז בקושי 

פה כשפתאום ומשאירים לה איזה משהו, 
אז הכל חוזר. מה השתנה?  –היא מבקשת 

שהיה התעוררות  הוא ברור, התירוץ
היתה אז היא  ,לילההיה זה  קודם .מלמטה

מתחיל להיות  ועכשיומזוהה עם הלמטה. 
תעורר, אז באמת מתחיל להבוקר, הכל 

היא תקבל ועכשיו היא יכולה לבקש מוחין 
 את המוחין שלה.

הכוונה זה שהוא רואה שלה יש מוחין,  39
נו, "וזה חשוב לה המוחין. ואז הוא אומר 

 ."זה נחמד שיהיה מוחיןדווקא 



 

 

 "!?

מה שלא היה אנחנו לא  ?",איפה מה שהיה"מוחין, הם הסתלקו, ואנחנו אומרים 

בעצם אין לי מוחין חדשים. יש לי רק  .40למה שהיהרק אנחנו מתגעגעים  ,מכירים

 ה שיש לי עכשיו. יכולת לשחזר מוחין ישנים, מוחין שהיו, זה מ

אם יש עכשיו יום חדש אנחנו רוצים  .אבל מוחין באמת זה מוחין חדשים

רק מה שעכשיו מתעורר ומה שיגיע בתפילין של ראש זה  שיהיה מוחין חדשים.

כל המוחין האלה של מה שהיה זה רק בשביל שזה יביא אותנו  ,מוחין של מה שהיה

 יגיעו . המוחין החדשים באמתחדשיםלנו מוחין  היהלעשות שי נוכללזה שאנחנו 

 .על ידי סדר התפילה

מוחין ישנים זה לא נקרא חיות חדשה, חיות חדשה זה שהוא מקבל מאבא 

ואמא. פה פה הוא רק אומר אני רוצה שיהיה לי את המוחין הישנים כי מוחין זה 

ומתוך זה  -דבר יקר, ואני לא רוצה שלא יהיה לי מוחין, זה המוחין שיש עכשיו 

תפילין של יד, בעצם  יצמחו מוחין חדשים. בעצם עכשיו מה קורה? שכשאני מניח

כלומר מה הכווונה שיש לה  ,אני מזוהה עם הנוקבא שהנוקבא עצמה יש לה מוחין

את מה  –לקבל בתוכה  ,היא יכולה לשחזר בתוכה ,שהיא משחזרת בתוכה ?מוחין

בשבילנו  .שחזר משהו שהיהלא מתגעגע כל כך לדבר כזה, ל ז"א באופן טבעי .שהיה

באמת יש דבר כזה לשחזר מה שהיה. אנחנו נגמרנו לגמרי, מחליטים לשחזר מה 

קיבלנו איזשהי הארה, איזשהו יכולת לקבל  -שהיה. רצינו כל כך לשחזר מה שהיה 

את המוחין שהיו, כי  -את המוחין בחזרה, זהו, עכשיו הוא רוצה גם שיהיה לו מוחין 

ה מוחין חדשים. אבל בינתיים גם אנחנו רוצים את המוחין שהיו, זה בעצם פתח שיהי

 כרגע –גם הנוקבא מקבלת את המוחין שהיו וגם הדכורא הוא רוצה מוחין שהיו 

שהוא באמת יש לו מוחין שעליהם  –עדיין לא הגענו למדרגה כמו שצריך להיות 

 יגיעו המוחין החדשים שזה העיקר. בסדר? זה רק שחזור.

T5U 
הלך לאיזה צדיק, היה באיזה שכמו אחד  40

וזה  –אווירה טובה, התגלו לו איזה מוחין 
הלוואי שהיה לי תפלה "נעלם לו, הוא אומר 

ה תזמן שהי אותוטובה כמו שהיה לי ב
 ."התעוררות



 

 

 •

–

עם מי חדש.  -ברגע שאנחנו מניחים תפילין של ראש אז יוצא משהו אחר

הופכים להיות מזוהים? עם הדכורא, אנחנו מניחים תפילין של ראש.  אנחנו פתאום

תפילין של ראש זה התפילין שלו. לא התפילין שלה. אז יוצא שבעצם במקום שז״א 

הופכים להיות איפה שז״א. השתנה המצב. זה התהפך. אנחנו  –יהיה איפה שאנחנו 

 אז עכשיו נקרא קצת בפנים,

גם נתבאר איך  את הפסקא הזו נקרא בזריזות, אני בעיקר רוצה להגיע לקטע שאח"כ[]

כל בחינת תפילין קודמים אל התפלה כי במצוה המעשית ובברכת' בעת הנחת 

' תפילין דיליה ודילה ואח"כ התפילין הספיק לתת בהם מכח אותו הרשימו שעבר בחי

ע"י מצות התפלה והק"ש באים מוחין אחרים חדשים לצורך זיווג זו"ן ואינם המוחין 

כלומר התפילין זה שחזור של המוחין של היום הקודם, עכשיו בתפילה ] של התפי' כנ"ל

גם נתבאר איך התפילין של יד הם בחי' רשימו  .[ובק״ש יגיעו מוחין חדשים לגמרי

שהוא הקשר דתפילין של יד כמבואר אצלינו  ,של רחל עם בחי' דעת שלה ג"כ דמוחין

וכל זה נקרא מוחין אמנם פרצוף רחל עצמו  .בהקדמת ביאור אדרת האזינו באורך וע"ש

ולכן אין אנו עושין רמז וזכר אלא על התפילין  ,אינו נרמז לפי שהיא נקודה א' בלבד כנז'

הם מוחין שלימים בבחי' שלימות כל פרצוף  שלה בלבד שהם המוחין עצמן שלה אשר

אבל רחל עצמה שנתמעטה בסוד נקוד' א' אין אנו עושין זכר לה ולכן  ,רחל כולו כנז'

רק נקרא תפילין של יד טפל אל ז"א יען כי היא נקשרת  ,אין הנשים חייבות בתפילין

 .ונתונה בזרוע שמאל כנז'

והענין הוא כי הנקודה הזאת הוא  .ר"ת ראש"י "שפיה רשפי אש שלהבת י"הר"וזס"ה 

והיא הנקשרת בזרוע השמאלי הנקרא  ,ונקרא ראש"י של הנקב' ,הכתר דרחל כנז'

וביאר ואמר מה הם אלו התפילין שלה ואמר  .וז"ס רשפיה כו' ,שהוא בחי' אש ,גבורה

"ה שהם או"א כמבואר אצלינו כי הארות ושלהביות היוצאות מן י ",שלהבת י"ה"שהם 

ושם  ,באורך בהקדמת ביאור אדרת האזינו כל בחי' אלו התפילין שלו ושלה מה עניינו

ביארנו כי הד' פ' דתפילין של יד הם ממוחין דחו"ב דאבא וממוחין דחו"ב דאימא אשר 



 

 

 "!?

שלהבת "ונמצא כי או"א נק' י"ה וגם המוחין עצמן הם בחי' חו"ב הנק' י"ה וזהו  ,בז"א

 :"הי

 ,המוחין של הנוקבא מתחילים להתגלותמה קורה כשהוא רוצה להסביר 

היא מצליחה לשחזר  ,חיות מהקשר עם ז"אשיכול להיות לה היא מרגישה פתאום 

הארות . הוא אומר שמה שהיא משחזרת זה את ה"את החיות שהיה לה מהקשר

מוחין הבא ואמא", כלומר היא משחזרת את שהם א ,ושלהביות היוצאות מן י"ה

 ?תויכי מאיפה יש לה את היכולת להיות בקשר א .שהיא קיבלה מאבא ואמא

 41.בא ואמאמוחין ששניהם מקבלים מאמהזה הכל הקשר איתה? לו יש את ומאיפה 

אז  .משהו חדש, חיות חדשה מלמעלהשקולטים זה מוחין זה מה זה מוחין? 

ין הקשר שיש הבדל ביש ? בא ואמאמה זה ההארה הזאת שהיא פתאום מקבלת מא

קשר . הזה לא אותו סוג של קשר ,אמאוקשר שיש בין אבא בין הנוקבא לובין ז"א 

בא הקשר שיש בין אאך  ,של ז"א ונוקבא זה קשר שהוא לא יכול להיות מצד עצמו

הם קשורים בעצם, וז"א  בא ואמאא .זה קשר שהוא קשור לעצם הענין שלהם ואמא

לא פשוט שהם יהיו קשורים. זה כמו מה  ונוקבא זה חדוש שהם יהיו קשורים, זה

 וכו'; שהם ׳תרין ריעין דמתפרשין׳, שיש נסירה, יש אחור באחורמהזוהר שמפורסם 

 לעלמין". תרין ריעין דלא מתפרשין" שהם בא ואמאאלעומת 

באופן הכי  ?למה או״א לא יכולים להיפרד :נגיד את זה בצורה הכי פשוטה

. להם להיפרד זה לא יעזור ,יש להם ילדים כי פשוט אבא ואמא לא יכולים להיפרד

סדר )כנודע ש אבל פה זה כמובן עובד הפוך, הם קודם או"א, ואחרי זה יש ילדים

. יש כאילו קשר עצמי, ורק אחרי זה (מלמעלה למטה, כולו הפוךהוא ההשתלשלות 

 יש קשר שהוא מחודש.

ממה נובע בעצם נובע עוד יותר מלמעלה,  הואהקשר שיש בין או"א באמת 

בעצם נובע מזה שבשורש הם אחד, והם יוצאים ממקור  הואהקשר שבין או"א? 

T5U 
]הערת המערכת: במקום אחר הרב  41

הסביר בכך את חיוב האב להשיא את בנו 
ט.( ובתו )שם ל:(, שעיקר הכוונה )קידושין כ

זה לא שיממן את הוצאות החתונה אלא זה 
עצם העידוד והדחיפה וגלוי הרצון שלו 

בנישואים של בניו. וכן את האמור בתנדב"א 
רבא )פרק כו( שמהסמיכות של "כבד את 
אביך ואת אמך" ל"לא תנאף" לומדים שמי 
שלא מכבד את הוריו הוא כאילו נואף )והובא 

א בשיורי ברכה )יו"ד רמ, טז( לגבי מי בחיד"
 שאשתו אינה מכבדת את הוריו([



 

 

 •

ענין שלהם האו"א הם בעצם  אחד, ומרגישים את המקור האחד שממנו הם יוצאים.

גם הם אז הם חיים בצורה כזאת שהעיקר זה המקור, ממילא מקור בעצמם זה שהם 

הקשר שלהם הוא  ,ר אחדבעצם מקולהם שיש  ,בעצמם יודעים שיש להם מקור

ולכן הם  ,נובע מזה שהם בעצם חווים את המקור של עצמם יותר מאשר את עצמם

 בעצם אחד.

הם מחוברים זה ש .לעומת זה ז"א ונוקבא הם לא מרגישים את המקור שלהם

כי הם מרגישים את המציאות של עצמם יותר מאשר את המציאות של  ,דושיזה ח

שתופס את משהו  'מוחין' זהמוחין אז הם נפרדים.  הם בליאם הקשר ביניהם. לכן 

שזה מאיר אצל הז"א וכ .'שֶׂכֶל'זה נקרא  ,מאשר את עצמו זקהמקור שלו יותר ח

מה שמאפשר את היחוד זה שבמקום ואצל הנוקבא זה מה שגורם את היחוד. 

בלי זה לא יכול  שאנחנו שניים אני מגלה את המקור שאומר שאנחנו בעצם אחד,

 חוד.להיות י

כשאנחנו מזוהים  ,בשלב האמצעיש אמרנו .על ידי התפיליןזה מה שמאיר 

 את המוחין כמו שהם נמצאים אצללנו יש עם הנוקבא ואנחנו מניחין תפילין של יד, 

רצה ישבעצם גם הוא  מיםגור והם (,בעצם זה הארה מהמוחין של או״אנוק' )שה

ק' הצליחה לגרום שלדכורא יוצא שהנו שלא יסתלקו. האלה,שיהיה לו את המוחין 

יהיה מוחין, זה בעיקר מה שמעניין אותה, שהוא לא יתעלם, זה מה שהיא ביקשה. 

זה מה שאנחנו )כמזוהים עם הנוק'( עכשיו מניחים את התפילין של ראש )שהם 

העיקר זה המקור שבעצם  שייכים לדכורא(, כך המוחין שהיו מקודם הם משוחזרים,

נחנו נדבקים. כולם הופכים להיות דבוקים בעצם להיות בשורש אנחנו אחד ולכן א

 .ממש אחד

 

 

 

 



 

 

 "'

 שו"ת בעבודת ה' בישיבת דורשי יחודך
 

 

 

 

הוא רוצה שלישיבה שהרב יצחק אמר  –כשהגעתי ללמד בישיבה  תשובה:

עברו בהצלחה ייתקבלו )הוא אוהב תמיד לעשות משהו מאד פלאי..( רק כאלה ש

על זה שהם מבינים היטב את קונטרס ההתפעלות של אדמו"ר האמצעי. מבחן 

הרבה שנים בישיבה את  , אבל כן למדנו במשךהיום כמובן שזה לא בדיוק ככה

מי שרוצה יכול לעיין  –קונטרס ההתפעלות. אני רוצה להסביר למה זה קשור 

בקונטרס עצמו או בספר "נהלך ברגש" בו ניסינו לומר במלים יותר פשוטות מה 

 שכתוב שם.

לקונטרס קוראים קונטרס ההתפעלות, ואפשר לקרוא לו 'קונטרס 

ביר במלים פשוטות איך אדמו"ר האמצעי המשתוקקים'.. . האם רוצים את זה? נס

מתייחס לזה. כשאני מגיע לקבלת שבת או ימים נוראים ואנשים שרים ביחד וזה 

אם אדם ינסה לחשוב על מה הוא חושב כשיש אוירה  –עושה אוירה מאד חזקה 

חזקה, כולם שרים ביחד חזק ועוד יותר ועוד יותר טוב, ומתלכדים ביחד כולם, 

רוב  –אם אדם יעצור ויחשוב על מה הוא חשב באותו זמן  – באוירה מאד נפלאה

זה נכון  נראה לי, זה נכון על עצמי וגם לפי הסקרים שאני עשיתי –האנשים רוב זמן 

חושבים על איך האוירה הזו  – (הפליא אותי כששמתי לב לזה על עצמיעל אחרים )

 –ה ימשיך. נניח איך ז –תמשיך. שם המחשבות נתונות. מאד נהנים מזה, וחושבים 

רוקדים ריקוד שמח, ורוב השכל שלי נמצא ב'איך זה ימשיך'. אצטרף, ואולי גם 

ההוא יצטרף, ויהיה ביחד, וכו'.. . רוב השכל שלי נמצא שם, איך זה יהיה יותר בכמות 

פתאום יש לו שאלה: אז מה  –ובאיכות. כשאדם שם לב לזה שזה מה שהוא חושב 



 

 

 •

זה שקר גמור? זה מוזר, משהו פה לא ברור. מן הצד עשיתי? באמת נסחפתי. וכי 

וכי אין בזה שום תועלת? זה נשמע דוקא משהו בסדר גמור, מה הבעיה?  –השני 

באמת אני מצליח להתלכד עם אנשים, והנפש שלי מתרוממת מעל הגוף, ונסחפת 

סבבה, מה הבעיה? בהתלבטות הזו פותח אדמו"ר האמצעי את  –למקום יותר טוב 

הראשונה של קונטרס ההתפעלות )כמו שאנחנו מנסחים את זה כאן  המדרגה

 במלים פשוטות(.

בא אחד ואומר: ברור שבטח שכשאני נמצא  –נמשיך את השיח שהיה כאן 

זה באמת עושה סבבה, זה באמת  –בקבלת שבת ועושה אוירה ואנשים מצטרפים 

תי, זה עושה זה עדיף? זה מרים או עושה טוב! מה עדיף, שאני אשב כמו צנון?

אני מרגיש ששבת זה משהו מרומם, אני נהנה  –שכשאני מסתכל מה זה שבת 

לחשוב ששבת זה משהו מרומם ואני מנסה שבאמת שבת תהיה משהו מרומם. בא 

אתה חיצון! אתה רוצה ליצור  אתה שם לב על מה אתה חושב? –מישהו אחר ואומר 

רק שתהיה מעניין אותך "ה, הקבלא מעניין אותך אוירה, לא מעניין אותך שבת, 

אוירה סוחפת. זו חיצוניות גמורה. לך לאיזה מופע ותתלהב, חיצון אחד! את שני 

הדברים הללו מביא אדמו"ר האמצעי יחסית מיד בתחילת קונטרס ההתפעלות 

 )כשהוא מתחיל לדרג את המדרגות של האדם, אחרי ההקדמה(.

שהוא מאד  –מנהג בחב"ד באמת התפשט ה –נגיד את זה בצורה פשוטה 

לזלזל יותר מידי. הוא תוקף את זה לאורך הספר בכל  –תוקף אותו בקונטרס שם 

זה גם חיצון, להיות פנימי כי אתה  –מיני מדרגות, ואומר שלהגיד 'חיצון' על כולם 

זה קצת לא  –לקרוא לזה תפארת אדמו"רי חב"ד  – ךמצליח לזלזל בכל החברים של

המדרגה הזו, של מי שרוצה להמשיך, זו מדרגה טובה, זה. אדמו"ר האמצעי אומר ש

כי אדם רוצה להתרומם וזה מצוין מצוין מצוין מצוין! זה טוב מאד שאדם רוצה 

להתרומם בעבודת ה'. הוא לא הולך לכל מיני הופעות שהן באמת מלבות יצרים 

. אבל כאן הוא באמת רוצה להשית עצות בנפשו איך הוא 42והרגשות חיצוניות

 ם.מתרומ

T5U 
היום אחד הדברים שמאד גורמים לאדם  42

ריגושים זה שהוא רואה כל מיני מקומות 
בעולם שזקוקים לרחמים..., הוא לא עושה 

הוא רק שומע על צרות ומרחם.. .  –כלום 



 

 

 "'

זה נחמד, אבל אני רוצה דוקא  –אבל אחרי כל זה אומר אדמו"ר האמצעי 

שתלמד ותבין טוב מה באמת עשית ומה כדאי לעשות. ואז הוא אומר משהו מפתיע, 

שקשור לדרך עבודת ה' של חב"ד: אתה יושב רגע בנחת וחושב בפשיטות על זה 

ואי שהייתי יכול שה' רוצה שתתפלל אליו וקשה לך מאד להתפלל ואתה אומר 'הל

להתפלל, וכואב לי שאני לא מצליח, הלואי שהייתי צדיק שיכול ממש להרגיש את 

לחשוב ככה  –הנוכחות של ה' וממש לדבר איתו, אבל אני בכלל לא מרגיש את זה' 

בקרירות זו מדרגה יותר גבוהה ממדרגה של אדם שמרגיש שנסחף אבל חושב על 

ר להיות במדרגה גבוהה ולפעמים לא. רק ההיסחפות יותר מעל ה'. לפעמים אפש

זה מדרגה יותר גבוהה  –שיכאב לי על זה שאני לא מרגיש את הנוכחות של ה' 

 .מאשר שאני נמצא באוירה יותר סוחפת, אבל לא תמיד אני במדרגה גבוהה

אבל היא מצויינת, אם אני יודע שהיא יותר  –לפעמים אני במדרגה נמוכה 

הבות שואל 'מה קורה פה' ואומר 'הלואי שהייתי נמוכה. אם אדם באמצע התל

 –אז באותו רגע למרות שהוא יותר קר ופחות נסחף  –מרגיש את הנוכחות של ה' ' 

הוא במדרגה יותר גבוהה, כי הוא באמת נתן את הדעת על הקשר בינינו לבין ה'. 

אלא שקשה להחזיק בזה. כמובן שאפשר גם לפתוח בספר 'נהלך ברגש' בפנים. אם 

משמח, שאמנם לא נבחנתם בכניסה לישיבה על קונטרס  –ה עשה סדר ז

 ההתפעלות, אבל זה נדון כאן על השולחן. לדרוך על אחרים זה ודאי לא טוב.. .

אדמו"ר האמצעי אומר שזה שתי מדרגות, ובדרך כלל אתה חושב  –שוב 

שהמדרגה הגבוהה היא שאתה נסחף, וכשאתה בקרירות אתה לא מחשיב את זה 

ל; והאמת היא שלהיסחף זו מדרגה יותר נמוכה, ולחשוב בקרירות על ה' זו בכל

מדרגה יותר גבוהה וקשה להחזיק במדרגה גבוהה. מאד קשה. בדרך כלל מחזיקים 

 במדרגה יותר נמוכה, משתדלים להחזיק את המדרגה הזו.

 שאלה: אבל זה מדרגה בדיעבד!

T5U 
הרב יצחק פעם אמר שכתוב "לא תלך רכיל 

כי כשאתה  –מוד על דם רעך" בעמך, לא תע
רואה מקרה קשה ואומר "וואו, יהיה לי מה 

 –אז בסוף כשתוכל להציל  -לספר בבית"  
לא תציל כי מה שיעניין אותך זה 

 האטרקציה.



 

 

 •

עקבו מכהה גלגל חמה,  –תשובה: אדם זה דבר בדיעבד, אדם הראשון כידוע 

מה לעשות? יש מדרגות.  –אפילו הפרצוף שלנו אין בו אור, זה בדיעבד  –ואנחנו 

יש את המציאות שאתה נמצא בה באמת, ואתה צריך לסדר לך בראש את המדרגות. 

מי שלומד קונטרס ההתפעלות וחושב שאדמו"ר האמצעי אומר "תעלה, תעלה, 

תהיה איפה שתהיה,  –את המדרגות, ואומר טועה לחלוטין. הוא מסביר  –תעלה" 

 רק שתדע איפה אתה נמצא. זה הכל.

. בחתונה אחד החבריםלחתונה של  –חלק מהיושבים כאן  –היום נוסעים 

 –. נאמר משהו יפה "קול ששון וקול שמחה, קול חתן וקול כלה" –אנחנו אומרים 

. אם אנשים זה מה שגורם שיהיה קול חתן וקול כלה –קול ששון וקול שמחה 

הם לא מתחתנים, אדם צריך להיות עם הרבה חיות כדי להתחתן. אז  –עצובים 

קול מצהלות חתנים מחופתם " –נהיה חתן וכלה. אחר כך  –מקול ששון וקול שמחה 

: מה )לקוטי תורה פרשת צו( מסביר אדמו"ר הזקן – "ונערים ממשתה נגינתם

החופה שלו, מה  –. החתן באמת ההבדל בין החתן לבין הנערים שמכרכרים סביבו

. אבל הנערים שבאים 43היא זו שגורמת לו לשמוח –שחופף עליו, שמחת החתונה 

הם שמחים,  –בגלל שהם שותים ומנגנים  –בגלל משתה נגינתם  –לרקוד בחתונה 

בגלל ההמולה, לא מצליחים לשמוח בגלל החתונה עצמה. החתן שמח בעצם הענין, 

מחים במשתה נגינתם. בפנים ברור שזה בגלל שיש חתן ש –מחופתם, אבל הנערים 

סוס צוהל, מרכיבים אותו כמו  –אחרי החדר יחוד  –כשהחתן נכנס צוהל  ,שגם שמח

אם הם נערים, ולא זקנים כמוני שממשיכים )וזה גורם לכל החבר'ה  –כמו על סוס 

ם לעומת לקפוץ ולרקוד, כל האוכל לא שוה כלו .(לאכול ולמלא את בטנם ה' ירחם..

התענוג של 'משתה נגינתם'. זה מצוין, הם נסחפים באוירה, אבל יש כאן נקודה 

חתן ששמח בפנים. כמה הם חושבים על כמה זה באמת שמח? בעיקר הם  –פנימית 

 חושבים איך עושים שיהיה שמח ובלאגן וכו'.

וגם נערים  –לכל אחד יש בתוכו גם ששון וגם שמחה וגם חתן וגם כלה וכו' 

גם לו יש נקודה פנימית,  –וקק חיצון בלשונכם שתתה נגינתם. גם מי שהוא מממש

T5U 
זה שיש לו חיות באופן כללי והוא מממש  43

אותה בזה שהוא חתן, הוא בא לחתונה שמח 
מצהלות חתנים מחופתם, שמח שנהיה  –

ופף עליו ששון ושמחה ויצאו חתן חתן, שח
 .וכלה, מזה הוא צוהל



 

 

 "'

כולם יהודים ולכולם יש נקודה פנימית. הרבה פעמים אנשים באים לשמחה של 

חתן וכלה ובעיקר מה שהם רוצים זה להיות חלק מזה כי זה כיף להם, והחתן גם 

 –תו 'למה באת?' תשאל או –שמח בזה, הוא שמח ששמח פה, למרות שאותו אחד 

 כי כיף לבוא, כולם נוסעים... , הוא לא בא לשם שמים אלא כי זה כיף לו.

זו כבר מדרגה שלישית. יש  –כמובן שאם אדם הגיע למדרגה יותר פנימית 

שאתה מרגיש  –מדרגה של 'הלואי', הלואי שהייתי עוד קצת, ויש מדרגה שלישית 

בה כדי להסביר שזו מדרגה יותר  שבמחשבה זה ממש נוגע לך. הוא מתאר ומאריך

אבל הראשונה היא זו, שאתה  –מדרגות  11וכו'.. . סך הכל  –גבוהה. ויותר מזה 

רוצה שזה ימשך. זו מדרגה חשובה מאד מאד מאד. זה משהו בסיסי, שדברים 

שבקדושה קנו אותך, אתה מרגיש שדברים שבקדושה זה אוירה טובה, זה סוחף, 

 טוב שיש את זה.

לא נראה חסרונם של חברינו! מי שלא רואה בחסרונו של השני שנזכה ש

זה פתח  –ובכל פעם שהוא רואה מישהו הוא רואה את העבודה שלו ושמח בזה 

מאד קשה לו.. . רק  –הכי פשוט לעבודת ה'! מי שרואה את השני ורואה בעיות 

ה גם הנשמה שלך מאירה לך. אם אתה רוצ –כשהנשמה של היהודי השני מאירה לך 

לא נהיים יותר  –אז אתה דורך גם על עצמך. מלדרוך על הנשמה  –לדרוך על השני 

 גבוהים..

 

  



 

 

 •

 


