
 

 1עמוד | 

   הקדמת המערכת 

 קבאמ ןיב רשקהמה 
 ?םילשוריל הדוהיו ףסוי

 ורבע ודעונ םיכלמה
 וידחי

  

 75 | גיליון ו| תשפ" שגוי בס"ד | פרשת

האם  אני רוצה  ות  אפשר להי אני

 תוהמה לע הליג םוצמצה
 ?ריתסה וא

 ללכנ רואה – םוצמצה
 רואמב

 6 עמוד

 ?יםקידצ וא םיבנג ונחאנ

 ירופיסב תוננובתה
 םיקידצ

 22 עמוד 17 עמוד



 

  2עמוד | 

 שגוי •מעמקים  

  הקדמת המערכת 

מאמרי 'השכלה'    -שבת שלום לקוראי מעמקים היקרים! לפניכם עלון חדש מלא בתוכן חסידי  
 ו'עבודה', והתבוננויות מרתקות. 

 דרך גילוי ה' בעולם.  דה עליהול  ף בין יוסעל המאבק  על פרשת השבוע,    ,רגילכהמאמר הראשון  

יך משמ  רסם כעת,פממנו מת  שרק חלק ראשון  ,השנה  'נוכהח 'זאת  וועדות  תהמ,  המאמר השני
 . ויתועכשה ה למציאות כ לשם העדה, ויהדבר על המאבק של יוסף ול

השלישיה מ  מאמר  האהוא  למר  אליהו'אמרי  משלמה  הוספות ערסמו.  פתשה  'פתח  ם 
 על פה. בהוספות ומהשיעורים 

   .בעש"ט הדש של וקסדרת רוח הבור אחרון פיס ורי צדיקים, פדור סימלאחר מכן 

 .דור כיבוד הוריםמ חריוא

 . הרצון של ה' למלוךהפעם על  ו ואחרון חביב שו"ת בעבודת ה', 

 . המערכת שבת שלום ומבורך, 

 לשאלות, הערות, ולקבלת העלון 

shiurimshapira@gmail.com 

 יוסף חיים - 0537246111או בטלפון 

אנו מזכירים שקיים פורום דיונים בנושאי השיעורים, להצטרפות לפורום יש לשלוח בקשה  

 למעלה  המופיע למייל

 0733718149לשמיעת השיעורים בקול הלשון 

 



 

 3עמוד | 

   בעולם 'המאבק על הדרך לגלות את ה 

 בק על הדרך לגלות את ה' בעולםאמה

אחד?  כל  של  האישי  הביטוי  את  מדגיש  יהודה  ואיך  כולם,  את  מאחד  יוסף    כיצד    איך 
  כולם   על   חושב   יוסף ?  דיבוריו   בתוך '  ה   את   ולגלות   בכנות   עצמו   את   לבטא   מצליח   יהודה 

 ? יותר '  ה   את   מגלה   מי   –   לחוד   אחד   כל   על   יהודה ,  יחד 

הקב"ה התגלה דרך דמות אחת. כל אחד    –אברהם, יצחק ויעקב    –בזמן האבות  

מהאבות ייצג את הקב"ה באופן שלם בחייו, והתגלות ה' דרכו הייתה פשוטה וברורה. אך  

ישנם שנים    –כאשר מגיעים לתקופת השבטים, הקב"ה מתחיל להתגלות דרך ריבוי דמויות  

שבט הוא רק חלק מהגילוי של ה', יוצא שאף  עשר שבטים. המצב הזה יוצר קושי: אם כל  

אחד מהם לא מייצג את ה' בשלמות. ואם כל שבט מייצג את ה' לגמרי, נוצרת כביכול שניות,  

 .וזה מבלבל

יוסף ויהודה נחלקו בשאלה כיצד על השבטים לגלות את הקב"ה בתוך המציאות.  

יוסף הצדיק האמין שהשלמות של גילוי ה' נמצאת באחדות של כולם יחד. כשכל השבטים  

 .מתאחדים, כל הגוונים והשונות שלהם מתחברים למשהו שלם שמסוגל לייצג את הקב"ה

 יוסף: להתאחד כולם יחד 

יוסף חשב שכולם צריכים לעבוד יחד ולהתאסף, וכך ה' יתגלה בתוכם. לפי יוסף,  

אף אחד בפני עצמו לא מספיק כדי לגלות את ה' בשלמות, אבל כשכולם מתאחדים, הם  

 . 'יוצרים משהו גדול יותר שמסוגל לגלות את ה

כולם צריכים להתכופף בפני האחדות של כולם    –לכן יוסף רצה שכולם ישתחוו לו  

כדי שה' יתגלה דרכם. יוסף הצדיק לא ראה את עצמו כדמות נפרדת או כישות שעומדת  

בפני עצמה, אלא כצינור שדרכו ה' מתגלה. כך רואים גם בדבריו לפרעה כשהתבקש לפתור  

ת שלום פרעה." יוסף שם את ה' במרכז, ורואה את  את חלומותיו: "בלעדי, האלקים יענה א

 . 'עצמו כצינור לגילוי ה

אותו עיקרון הנחה את יוסף גם ביחסו לעם ישראל. כשהוא ביקש שכולם ישתחוו  

לו, לא היה זה במטרה לשים את עצמו במרכז, אלא מתוך מטרה לאסוף את כולם תחת  

 . המטרה שה' יתגלה בתוכם



 

  4עמוד | 

 שגוי •מעמקים  

 יהודה: לגלות את ה' בכל אחד באופן אישי

אבל יהודה מגלה את ה' בדרך אחרת: לפי דרכו, הגישה שמגלה את ה' דרך האחדות  

של כולם משאירה את היחיד בתחושה שהקב"ה לא באמת נוכח בו עצמו, אלא רק כאשר  

הוא חלק מהשלם. יהודה מאמין שה' צריך להיות נוכח בכל אחד ואחד באופן אישי, ולא  

 .רק כחלק ממכלול גדול

כיצד ה' יכול להתגלות בתוך כל אחד באופן אישי? בסוף הפרשה הקודמת, יהודה  

מילים שמשמעותן הודאה בחוסר היכולת לדבר   – "מה נאמר ומה נדבר ומה נצטדק"  :ראומ

באופן שמייצג את ה'. יהודה מבין שכאשר אדם מדבר, הוא מבטא את עצמו בלבד, ולא את  

דבר ה'. אך דווקא מתוך ההודאה הזו, מתוך ההכרה שהוא לא יכול לדבר בשם ה', נוצרת  

 .האפשרות לכך שה' עצמו יתגלה בתוך דבוריו

יוסף, כפי שרואים בתורה, נאלץ לעיתים קרובות להתאפק ולא לדבר. הוא מחכה  

שהמכלול כולו יתאסף ושדבר ה' יתגלה דרכו בצורה מוחלטת. לעומתו, יהודה פועל באופן  

שונה לחלוטין. במקום לאסוף את כולם כדי שה' ידבר, הוא מתחיל בכך שהוא מודה שאין  

יכול לדבר בשם ה'. אך הוא מדגיש שלמרות שהוא יודע  שאין הוא    –לו זכות דיבור אמיתית  

 .שהוא לא יכול לדבר בשם ה', הוא מאוד רוצה שה' יתגלה בתוך הדיבור שלו

כאשר יהודה מדבר, דיבורו הופך לתפילה. הוא מתפלל שה' ימצא חן בדבריו, ישמח  

בהם, ויתגלה בתוכם. יהודה אינו בא בקביעה או בוודאות שהוא מדבר את דבר ה', אלא  

 .בתפילה וציפייה שה' ירצה להתגלות בתוך דיבוריו

 יוסף מייצר את הכלי, וה' מתגלה ביהודה

יוסף כבר לא יכול להתאפק, ומגלה את עצמו    – לבסוף, בעקבות דבריו של יהודה  

לאחים. מה ראה יוסף בדבריו של יהודה, עד שגרמו לו שלא לחכות יותר? יוסף כינס את  

ה' בוחר להתגלות   והנה הוא רואה שה' אכן מתגלה; אבל  יתגלה בתוכם,  כדי שה'  כולם 

וך האחדות של כולם. יוסף, על ידי שכינס את כל  דווקא בתוך הדיבור של יהודה, ולא בת

 .האחים, יצר את הכלי לגילוי של ה', אבל ההתגלות עצמה הייתה אצל יהודה

כך אנו רואים גם בהפטרה, שכאשר ה' אומר שהוא עתיד לאחד את עץ יוסף ועץ  

הנה אני  "  :יהודה, עץ יוסף מוזכר יחד עם שאר שבטי ישראל, אך עץ יהודה מוזכר לבדו

לקח את עץ יוסף אשר ביד אפרים ושבטי ישראל חבריו ונתתי אותם עליו את עץ יהודה  

והיו אחד ב  רואים שה' מגלה את    ."ידי ועשיתם לעץ אחד  כן, בהמשך ההפטרה אנו  כמו 



 

 5עמוד | 

   בעולם 'המאבק על הדרך לגלות את ה 

ועבדי דוד מלך עליהם ורועה אחד  "  :עצמו בתוך עם ישראל על ידי שהוא שוכן אצל יהודה

 . "המה יהיו לי לעםוהיה משכני עליהם והייתי להם לאלהים ו" ידי זה  ועל  , "םלכל יהיה 

 



 

  6עמוד | 

 שגוי •מעמקים  

 ( א) וידחי ורבע ודעונ םיכלמה

 ונימיל הכ לשהה ו הדוהיל ףסוי ןיב  שגפ מה לע

הרב.  ביום   של  בביתו  חנוכה'  'זאת  התוועדות  נערכה  טבת,  לב'  אור  בערב,  ראשון 
שחוזר   ה'"  "שם  י  לביטו בהקשר  ההלל,  של  המבנה  את  בהרחבה  הסביר  הרב  בהתחלה 
בו עשר פעמים כנגד עשר ספירות. חלק זה לא נכנס לעלון אלא רק נשלח במייל. לאחר  

יהודה ליוס  זה בנפש  מכן הרב דיבר באריכות על הויכוח שבין  ף בפרשה, והסביר איפה 
 של כל אחד, ואיפה זה נמצא במרחב הציבורי כיום. 

האחים,   עם  שלו  המפגש  של  הצדיק,  יוסף  של  הפרשיות  של  בזמן  יוצא  חנוכה 

וההתמודדות שלו איתם. ניגע קצת במפגש, שבפרשת ויגש, שיהודה ניגש ליוסף, להבין  

 .1את המפגש הזה. וגם נדבר על המקדש, חנוכת הבית 

 פרק מח בתהלים 

מהפסוקים בפרק מ"ח בתהילים,    2את המפגש שיהודה ניגש אל יוסף, חז"ל דורשים 

 שיר של יום שני. 

T5U 
כל המאבק בחנוכה היה בסופו של    1

דבר על המקדש. אבל זה לא היה סתם על  
 המקדש. 

לירושלים  בהתחלה  הגיעו  היוונים 
מקום  להיות  הפכה  ירושלים  אותה.  וכבשו 
הם   בה,  שלטו  הם  זרה  עבודה  שהעובדי 
הכריחו אותם להקריב דברים לא כמו שצריך 

אז מתתיהו עזב את ירושלים. הוא החליט    -
ירושלים   את  להיות   -לעזוב  לא  העיקר 
 שותפים לעבודה זרה. 

אחר  למקום  הלכו  הם  זה  אחרי 
ואמרו: והמשיכו   ומצוות  תורה  לשמור 

לא  אנחנו  אם  שמיים.  יראת  זה  העיקר 
משנה,   לא  בסדר,  המקדש,  בבית  מצליחים 
חידוש  זה  שלנו.  שמיים  יראת  זה  העיקר 
העיקר  לא  הוא  שהמקדש  כזה,  דבר  לומר 

 אלא העיקר זה היראת שמים. 

ירושלים,  את  עזבו  שהם  אחרי 
היוונים הכריחו אותם גם שם לעבוד עבודה 
הם  אז  אותם,  הכריחו  הם  שם  כשגם  זרה. 
החליטו להילחם. וכשהחליטו להילחם שם,  
לירושלים  לחזור  גם  הצליחו  הם  בסוף 
אז  בית המקדש מחדש.  ולחנוך את  ולנצח, 

 העיקר זה הדביקות בה'. 
בתחילת    2 רבה  בראשית  ראה 

זה יהודה    – "כי הנה המלכים"  הפרשה )צג, ב(:  
זה נתמלא עברה על זה, וזה   –ויוסף, "עברו יחדיו"  

תמהו"   כן  ראו  "המה  זה.  על  עברה   –נתמלא 
 – "ויתמהו האנשים איש אל רעהו", "נבהלו נחפזו"  

שם"   אחזתם  "רעדה  וגו'",  אחיו  יכלו  אלו   –"ולא 
 .השבטים...



 

 7עמוד | 

   (א) המלכים נועדו עברו יחדיו  

גדול ה' ומהולל מאוד בעיר אלוקינו הר קדשו. יפה  "  :3באופן כללי הפרק מדבר על ירושלים 

 . "בנוף משוש כל הארץ, הר ציון ירכתי צפון קרית מלך רב. אלוקים בארמנותיה נודע למשג

. חז"ל דורשים שהמלכים זה יהודה ויוסף. הם נועדו,  " כי הנה המלכים נועדו עברו יחדיו"

 כעסו מאוד אחד על השני.  -נפגשו. חז"ל דורשים ש"עברו יחדיו" זה מלשון עברה  

מבחינת הפשט זה מוזר, זה פלא. זה מדרש שלכאורה מוציא לגמרי את הפסוקים  

מהפשט. פשט הפסוקים הוא שמלכים נועדו בשביל לראות את ירושלים. למה הם רוצים  

רואים   כולם  למשגב",  נודע  בארמנותיה  "אלוקים  כתוב  קודם  ירושלים?  את  לראות 

  5שם השם  -   4ושלים נקראת "ה' שמה" שירושלים היא "עיר אלוקינו", "עיר האלוקים", יר

נמצא בתוכה. אז באופן פשוט הם רוצים לבוא לראות את זה. "כי הנה המלכים נועדו עברו  

 הם עוברים, הולכים בדרך בשביל להגיע לשמה.  -יחדיו" 

המה ראו כן תמהו, נבהלו נחפזו. רעדה אחזתם שם, חיל כיולדה, ברוח קדים תשבר אניות  "

הם מגיעים לשם. מה הם חשבו שהם יראו שם? הם חשבו שיהיה שם משהו מאוד    -  "תרשיש

זה הרבה יותר מפחיד   -יפה שכדאי לראות. הם מגיעים לשם, מה קורה להם? הם לא ציפו 

. קודם כבר "שמענו"  "כאשר שמענו כן ראינו"ממה שהם חשבו. באמת אלוקים נמצא שמה.  

שזה מה שהולך שם, אך זה כאילו שמועה רחוקה וזה לא עושה כזה רושם, אך עכשיו "כן  

'טוב,    -ראינו"   לעצמינו  אמרנו  מרחוק,  ששמענו  כמו  מה  יהיה  זה  הסתם  מן  ואז  נגיע, 

פתאום זה כבר לא כמו שמועה רחוקה אלא זה ממש תפס    – ששמענו'. אך לא, "כן ראינו"  

 אותנו.

T5U 
ועל    3 זה  פרק  על  ירושלים,  עוד 

בהרחבה יותר, ראה בהתוועדות שהתקיימה 
'זה   בעיר העתיקה ת"ו, לרגל הוצאת הספר 
בגליון   שהודפס  הראשון,  )בחלקה  השער', 

 מות קדושים תשפ"ה( -. אחרי46
חלקה   4 שבסוף  למה  כהמשך 

הראשון של ההתוועדות )נכנס במאמר בפני 
טרם  הגדול",  לשמך  ולהלל  "להודות  עצמו 
ניתן לקבלו במייל( דובר על כך  פורסם אך 
שהמשיח נקרא "ה' צדקינו", וכדברי הגמרא 

ב(: עמוד  עה  )דף  בתרא  בבא  א"ר   במסכת 
נקראו על שמו של   ג'  יונתן:  נחמני א"ר  בר  שמואל 
הקב"ה, ואלו הן: צדיקים, ומשיח, וירושלים... משיח,  
דכתיב: "וזה שמו אשר יקראו ה' צדקנו". ירושלים,  
דכתיב: "סביב שמונה עשר אלף ושם העיר מיום ה'  

 .שמה" אל תקרי שמה אלא שמה
וכפי שהארכנו קודם על עניין שם    5

ההתוועדות  של  הראשון  )בחלקה  בהלל  ה' 
 כנ"ל(



 

  8עמוד | 

 שגוי •מעמקים  

בעיר ה' צבאות, בעיר אלוקינו, אלוקים יכוננה עד  "הפרק ממשיך מאוד יפה על ירושלים,  

. אנחנו היום חיים בירושלים, וזה לא נראה לנו כל כך כמו בפרק הזה, כל הפרק  "עולם סלה

 .6נראה לנו קצת חלומי. אבל זה מה שאמור להיות. מה זה ירושלים? "יראה שלמה" 

על קצבי ארץ, צדק מלאה   כן תהילתך  "דמינו אלוקים חסדך בקרב היכלך. כשמך אלוקים 

מה שיש בירושלים באמת מתפשט    -  "ימינך. ישמח הר ציון תגלנה בנות יהודה למען משפטיך 

לכל העולם. כל המשפט והצדק שיהיה בעולם, זה הכל יצא מירושלים. מה שיגידו פה, זה  

 מה שיתפוס בכל העולם. 

תסתובבו מסביב לציון ותראו את המגדלים שלה.    -   "סובו ציון והקיפוה, ספרו מגדליה"

יכולים לראות מרחוק. "ספרו מגדליה" זה כמו לראות את ההשפעה של   מהמגדלים היו 

רואים   מרחוק  ירושלים.  את  רואים  מרחוק  ואיך  רחוק,  רואה  ירושלים  איך  ירושלים. 

 שמירושלים מסתכלים רחוק. זה נקרא שאני מסתכל על המגדלים שלה. 

  מה זה "חילה"? חומה. אבל זה לא סתם חומה. כתוב במפרשים  ."השיתו לבכם לחיל"

ש'חיל' זה הכוונה לחומה שבאה לגשר על פערי גבהים. 'חומה' זה שמשני הצדדים יש חלל,  

. הוא כמו קיר תמך בשביל שהשער לא  7אך 'חיל' זה שמצד אחד יש חלל ומצד שני זה מלא 

. מהצד הפנימי הגובה הוא מעל החיל, ומהצד החיצוני הגובה הוא מתחת לחיל.  8יתדרדר

כמה    - למה החיל הוא חשוב פה? "שיתו לבכם לחילה"  זה הפירוש הפשוט של המילה 'חיל'.  

 היא מרוממת. העיר הזאת היא לא חלק מהמציאות הרגילה, היא משהו מיוחד. 

ארמנותיה" בתוכה.    ,"פסגו  להכיל  יכולת  שהיא  מסוגלת,  שהיא  מה  הוא  הארמון 

שבסוף זה המקום היחיד בעולם שהקב"ה יכול להיות בו כביכול. אמנם "מלא כל הארץ  

, אבל להיות במקום מסוים זה המקום היחיד בעולם. כמו שהקב"ה הבטיח לדוד 9כבודו" 

ולא כתוב שיש    10המלך. זה חידוש שיש מקום יחיד. כתוב בתורה "המקום אשר יבחר ה'" 

T5U 
בהערה    6 בסידור  אדה"ז  וכדברי 

"בונה   עה"פ  דזמרה  ובפסוקי  חצות,  לתקון 
ירושלים ה'" כתב כן בשם הזוהר והתקונים. 
וראה בראשית רבה נו י. ובתוס' בתענית טז. 

 בד"ה הר, ובהקדמת השל"ה. 

 ראה פסחים פו. וברש"י שם.  7
 ראה בתוי"ט מדות ב, ג. 8
 ישעיה ו ג  9

 דברים יב ה 10



 

 9עמוד | 

   (א) המלכים נועדו עברו יחדיו  

. כך היה בשילה  11מקום אחד שהקב"ה יבחר בו אלא יכול להיות שהוא יזוז ממקום למקום 

 12ה' בחר והמשיך הלאה קרית יערים וכו' כך היה יכול להמשיך בכל הדורות.

שהקב"ה    -  למען תספרו לדור אחרון, כי זה אלוקים אלוקינו עולם ועד, הוא ינהגנו על מות""

 הוא זה שינהיג אותנו. אם יש את ירושלים, אז הקב"ה ינהיג אותנו.

ננסה   ויוסף,  יהודה  בכל אופן חז"ל דורשים את הפסוקים האלה על המפגש של 

 להסביר את הקשר אליהם. 

 המאבק אצל מי הקב"ה שורה

 קודם כל, נגיד את הקשר הפשוט למה זה כן קשור ליוסף ויהודה?

שייכת.   ירושלים  מי  של  ירושלים,  על  רבים  ויוסף  יהודה  שבעצם  יודעים  אנחנו 

באמצע הר    -ירושלים היא מקום שזה מאוד עדין למי היא שייכת. הגבול עובר באמצע  

(. חלק  13הבית עובר הגבול בין יהודה לבנימין )שלעניינינו נגיד שזה יהודה ויוסף, זה קשור

יהודה.  וחלק של  בנימין,  הבית של  הוא שורה?    14מהר  איפה  נמצא?  הוא  והקב"ה איפה 

 איפה הקב"ה שורה.   -באמצע, על שניהם ביחד. זה המאבק 

נגיד את זה עכשיו באופן חריף: אם הם לא רבים, הכל הולך פשוט, כנראה שאין על  

מה לריב. אך אם הם כן רבים, כנראה יש להם על מה לריב. וכשהם רבים, זה לא מריבה של  

 מכות ואז זהו, זה מאוד עדין, זה מריבה מאוד עדינה. 

מה היא גורמת? היא גורמת שכולם נהיים ברעדה. כל אחד רב, וכשהוא רב, מה  

הכל הכל הכל נכנס פה לתוך    -קורה לו? הוא מוציא ממנו את כל הטוב, את כל המאמץ  

 הסיטואציה. 

כדי להבין מה קורה פה ניקח מריבה בין שני אנשים טובים מאוד, שני צדיקים, שכל  

אחד מנסה להגיד שהקב"ה נמצא אצלו, או שהדרך שלו היא הדרך הכי חשובה. והוא רב  

T5U 
 ראה רמב"ן דברים יז, טו.  11
בהתוועדות    12 הורחב  זה  עניין  על 

 לרגל הוצאת הספר 'זה השער'. 
 וראה זבחים קיח עמוד ב. 13
ראה יומא דף יב עמוד א: דתניא:    14

יהודה   של  בחלקו  היה  הלשכות   -מה  הבית,  הר 

אולם, והיכל,    -והעזרות. ומה היה בחלקו של בנימין  
מחלקו  יוצאה  היתה  ורצועה  הקדשים.  קדשי  ובית 
של יהודה ונכנסת לחלקו של בנימין, ובה היה מזבח 
בכל   לבלעה  היה מצטער עליה  ובנימין הצדיק  בנוי. 
יום, שנאמר חופף עליו כל היום. לפיכך זכה בנימין  

שנאמר ובין כתפיו   הצדיק ונעשה אושפיזכן לגבורה,
 .שכן



 

  10עמוד | 

 שגוי •מעמקים  

  -ינצח   הואעל זה חזק חזק חזק, אבל הוא רב באופן עדין, כי הוא לא רוצה לריב בשביל ש 

 יהיה נוכח.  הקב"ה הוא רוצה לריב בשביל ש 

  - ניצח   הואאז אם הוא יריב בצורה כזאת שבסופו של דבר מהמריבה הזאת ייצא ש 

אז הוא הרוויח.    -באמת יהיה נוכח    הקב"האז הוא הפסיד. אם הוא יריב בצורה כזאת שבסוף  

 15כך המריבה נהיית כזאת שלא הכל מותר לעשות. 

 היראה מהלידה -חיל כיולדה 

כאן יש מלחמה בין יוסף הצדיק לבין יהודה. ובמלחמה הזאת הם מתמלאים עברה.  

וממילא הם מתמלאים גם רעדה וחלחלה "חיל כיולדה". מה הכוונה "חיל כיולדה"? שהם  

 מרגישים שהולך לקרות פה משהו, הולך להיוולד משהו. 

"אלוקים   כתוב  נודע.  להיות  הולך  הקב"ה  להיוולד?  שהולך  הזה  המשהו  זה  מה 

 16בארמנותיה נודע למשגב". הקב"ה הולך להופיע. 

T5U 
למה בעל    -אנחנו אוהבים להגיד    15

תורתך"?   "זדים ביד עוסקי  הניסים אומרים 
מעטים,   ביד  "רבים  מילא  זה?  נס  איזה 

חלשים"   ביד  למה    -גיבורים  אבל  ברור.  זה 
"זדים ביד עוסקי תורתך" זה נס? מי שחושב 
על זה קצת, מיד מבין שזה נס גדול. עוסקי  
תורתך זה כאלה שתמיד מתלבטים אם מה 

עושים זה טוב או לא, אני לא יודע מה שהם  
נכון מה לא נכון. אחד שהוא מה"זדים", הוא  

הוא רוצה לנצח,  - יודע בדיוק מה הוא רוצה 
שהוא  מי  אבל  בסדר.  הכל  הסיפור,  נגמר 

הוא אומר: אם אני בסוף    -מ"עוסקי תורתך"  
בעצם  אז  לנצח,  שרוצה  כזה  אחד  אהיה 

אני   הפסדתי. אני רוצה שהקב"ה יהיה נוכח.
רוצה שזה יהיה תורת ה', לא תורה שלי )אני 
אל מתכווין במובן שחז"ל מדברים על "תורת  
ה' חפצו" מול "תורתו יהגה יומם ולילה"(. אני 
לא רוצה שזה יהיה כאילו אני מגן על הכבוד  
שלי. אני רוצה שזה יהיה מה שה' רוצה. אז  
ממילא זה לא פשוט. המריבה שלי היא לא 

ט, אני לא יכול לעשות מה  יכולה ללכת פשו
שאני רוצה. כי אם אני עושה, אני יעגל פינות, 
אני פתאום אגיד טוב יאללה צריך לריב פה 

ואותו רגע שהחלטתי שאני רב   - על משהו  
תורתך,  עוסקי  במקום  להיות  הפכתי  חזק, 
הפכתי להיות זדים. ואז זה לא מה שאנחנו 
 רוצים. לכן זה חידוש, זה נס גדול, שזדים הם 

 נופלים ביד עוסקי תורתך.

 - אותו הדבר "רשעים ביד צדיקים"  
כי הרשע הוא לא עושה חשבון והצדיק הוא  
עושה חשבון. ובעיקר מה שהרשע רוצה זה  
להרוג והצדיק היה מעדיף שהשני לא יהיה 

לו   -רשע   קשה  יותר  עוד  זה  ממילא  אז 
ניסים   ניסים,  זה  פה  הכל  לכן  להילחם. 

 גדולים.
טהורים"   ביד  "טמאים  דבר   - אותו 

שאוהבים   כאלה  זה  טמאים  חידוש.  גם  זה 
להתלכלך במציאות, אנשים גסים. וטהורים 
זה כאלה שהם תמיד רוצים להישאר נקיים, 
הכל זך. איך בן אדם זך יתחיל לנצח? זה לא  
שם,   שקרה  נס  גם  זה  אז  הגיוני.  כך  כל 
יהודה   את  לתאר  אפשר  כי  זכים.  שאנשים 

יכול להיות   -איזה בריון כזה גדול  המכבי כ
שהוא גם היה בריון. אבל אפשר לתאר אותו 
הוא   איך  ואז  זך.  מאוד  מאוד  זך,  איש  כמו 
ניצח? כמו   ניצח? אם הוא כזה זך, איך הוא 
שהחלשים נצחו את הגיבורים בנס והמעטים 
את  ניצחו  הזכים  כך  בנס,  הרבים  את  נצחו 

 הטמאים ועוסקי התורה נצחו את הזדים. 
 
אדמו"ר    16 במאמר  באריכות  וראה 

)נדפס  משיח"  חבלי  עניין  "להבין  האמצעי 
ב'קונטרסים' עמ' רכג( ובשיעור עליו "לגלות  

 (.25שהעולם אלוקי" )נדפס במעמקים 



 

 11עמוד | 

   (א) המלכים נועדו עברו יחדיו  

שהפחד הוא מהשאלה, האם ה' יבחר בו או יבחר בי.    – אפשר להגיד את זה בגסות  

שאני הולך על זה חזק חזק, אבל אני גם מאוד מפחד שה' יבחר בי.   -אפשר להגיד גם הפוך  

שפתאום ה' יבחר בי, זה מלחיץ מאוד. ולכן הם מתמלאים עברה אחד    - וזה מה שמפחיד  

 מפחדים ממה שהולך להיוולד.  הם  -על השני, אבל גם חיל כיולדה  

למה באמת חז"ל יכולים לדרוש את זה ככה? בגלל שיש משהו מפתיע בפסוקים  

נראה באופן פשוט שהמלכים האלה    -כאן. כשאני קורא "כי הנה המלכים נועדו עברו יחדיו"  

". אז אמנם  אלוקינוזה הגויים שבאים לירושלים. אבל מה כתוב שם? "בעיר ה' צבאות, בעיר  

אפשר להגיד שמה שהם אומרים "בעיר אלוקינו" זה רק עכשיו הם קוראים לה כך, ולפני  

כן הם לא אמרו את זה. אבל אפשר להגיד שמזה שכתוב "בעיר אלוקינו" רואים שמדובר  

 כאן על מלכים ירושלמים, מישהו ירושלמי אומר "בעיר אלוקינו". 

אז כך חז"ל דורשים. לפי זה מה חז"ל בעצם רוצים להגיד? שבהתחלה כשהם רבים  

יותר מתעצמת   יותר    - הם כאילו מגיעים מבחוץ. ולאט לאט, ככל שהמריבה  כך הקב"ה 

 נמצא. 

 עץ אפרים ועץ יהודה

עניין זה קשור גם להפטרה, שיש עץ אפרים ויש עץ יהודה. העניין הזה בהפטרה  

הוא תמוה, די כבר, מזמן, לפני הרבה שנים כבר היה את הפילוג הזה בין יוסף ליהודה, בין  

ממלכת ישראל לממלכת יהודה. על האומות כתוב שבא סנחריב ובלבל את כולם, היתה  

אז יהיה עץ אפרים ועץ יהודה והם יתאחדו. מישהו  גלות עשרת השבטים וכשיגיעו לארץ, 

 זוכר את המריבות שהיו פעם בין יוסף לאחיו? אז על מה המריבה עכשיו? 

עדיין, כדי שתשרה שכינה בישראל, כדי שהקב"ה יהיה בתוך, יהיה "נודע למשגב"  

אז יש מריבה, נקרא לזה "מחלוקת לשם שמיים", מריבה נצחית, שהיא    -בתוך ירושלים  

 זאת שמולידה את הרעדה ואת החיל כיולדה, וגורמת שבאמת ה' יהיה "נודע למשגב". 

ומה היא המריבה הזאת? המריבה הזאת היא מריבה בין אפרים )ובעצם יוסף( לבין  

השני   על  אחד  עברה  מתמלאים  שהם  יחדיו",  "עברו  שנועדו,  האלה  והמלכים    - יהודה. 

מבינים   הם  דבר  של  שבסופו  שגורמת  זאת  היא  ביניהם,  החזקה  הזאת  ההתעמתות 

כלומר, שהקב"ה    - דך בקרב היכלך"  ש"אלוקים יכוננה עד עולם סלה, דימינו אלוקים חס 

 באמת שורה שמה למטה. 



 

  12עמוד | 

 שגוי •מעמקים  

 מאבק יוסף ויהודה בתוך האדם 

זה הווארט הכללי. עכשיו נסביר מה זה אומר. נגיד את זה בהתחלה כמשהו מאוד  

 בלי עדיין לקשור את זה לפרשה.   - פשוט איך שזה כתוב בספרים, כמו שזה יותר מותאם לנו  

יש מריבה בתוכי שבתוכה הקב"ה יכול לשכון, שהיא גורמת שאני אהיה בבחינה של  

 ירושלים, ש"ה' שמה", כלומר שתהיה לי תחושה שה' נוכח ויהיה לי יראת ה'. 

מהי המריבה הזאת? שהיא בעצם המריבה הכי חזקה שיש בתוכי? המריבה היא בין  

מה שאני צדיק לבין מה שאני בעל תשובה. האם אני רוצה להיות צדיק או רוצה להיות בעל  

 תשובה?

זה מריבה מאוד קשה. ויש בתוכי מקום שאומר שהעיקר זה שאני אהיה צדיק וזה  

בעיה להיות בעל תשובה, ויש מקום שאומר שהעיקר זה שאני אהיה בעל תשובה וזה בעיה  

להיות   יכול  צודק.  אולי השני  ורועדים  פוחדים  והם  חזק,  מאוד  רבים  והם  צדיק,  להיות 

יגיד שהם הצודקים, גם זה יפחיד אותם. והפחד    שיהיה להם פחד גם מעצמם, שיפחדו שה'

זה השם של ירושלים לעתיד    -הזה, הוא בעצם מה שגורם שה' באמת נמצא שם. "ה' שמה"  

 לבוא.

 למה זה כזאת מריבה מאוד חשובה בתוך האדם? 

אם אני במנטליות של צדיק, אז אני ארגיש בעצם שאם אני מספיק צדיק ה' נמצא,  

אם אני לא מספיק צדיק ה' לא נמצא. בצורה כזאת בסופו של דבר אני אחשוב שהקב"ה  

שהצדיק    –לא נמצא. אז מי ניצח? לא יודע אם הבעל תשובה ניצח, אבל דבר אחד בטוח  

 זהו, ה' לא נמצא.  -הפסיד. הוא מרגיש 

לעומת זאת אם אני במנטליות של בעל תשובה זה אומר שאני כל פעם צריך לעשות  

תשובה כדי שה' יהיה איתי. זאת אומרת, שאני אגיד שה' איתי, ומיד אני אשים לב בעצם  

זה לא משהו רציני, זה לא יחזיק מעמד. נגיד את זה  –שאני לא בסדר, אני אצטרך להתחרט  

הקב"ה מקבל אותי גם אם אני חוטא, אז יוצא שבעצם  אם אני בא ואומר ש  - מצד התורה  

כל התורה והמצוות כבר לא רלוונטיים. בסופו של דבר אני יכול לחטוא, והקב"ה יסתדר.  

הרי הוא יודע לסלוח, כל כך הרבה בעיות יש בכל העולם והוא מסתדר איתם, אז בסדר,  

 שה שהקב"ה לא נמצא. הוא יסתדר גם עם החטאים שלי. א"כ גם באופן כזה בעצם אני עו

יוצא שגם אם אני צדיק הקב"ה לא נמצא, וגם אם אני בעל תשובה הקב"ה לא נמצא  

 אז מה יהיה?  -



 

 13עמוד | 

   (א) המלכים נועדו עברו יחדיו  

שאתם   רוצה  אני  נמצא,  אני  אומר:  הקב"ה  שבעצם  אומרים  אנחנו  הפתרון?  מה 

תריבו. אני רוצה שלאדם יהיה מריבה בתוכו. מה הכוונה שיהיה לו מריבה בתוכו? שהוא  

שבאמת יש דבר כזה שה' איתו. והוא גם יוכל להגיד שהוא    - גם יוכל להגיד שהוא צדיק  

זה המריבה    –ך שהקב"ה יסלח לו ויסבול אותו  שבאמת הוא מתחרט ותלוי בכ  - בעל תשובה  

 הבסיסית שיש באדם. 

 המריבה בין יהודה ליוסף בפשט הפסוקים 

עכשיו נראה איך זה בפסוקים: קודם כל, סתם כשאני קורא באופן פשוט את סוף  

מי נראה שם צדיק? באופן פשוט, אם לא יודעים מה    - פרשת מקץ ותחילת פרשת ויגש  

 קורה מאחורי הקלעים נראה שמי שמתנהג בהגינות זה יוסף.

אתם קוראים את הסיפור כאילו שאתם יודעים מה מתחולל, מי שלא קורא אלא רק  

מסתכל מן הצד, מה הוא חושב? שמי צדיק ומי רשע? הוא חושב שיוסף הוא צדיק, הוא  

מנהיג את המציאות בצורה מאוד הגונה וישרה. הוא לא יודע שבאמת הצדיק הזה עושה  

 נראה צדיק הכי גדול שיש.   -ג את הכל בצדק  שם כל מיני שטיקים. הוא רואה מישהו שמנהי

ידעתם   לא  מתנהגים?  אתם  איך  עליכם,  מתפלא  אני  אומר:  הוא  מדבר,  כשיוסף 

כזה גדול,   הגון, מנהיג  ישר, כל כך  כך  כזה כל  ידע שאתם לא בסדר? איש  כמוני  שאיש 

מה אתם לא מבינים שאני מיד    -שממש האלוקים נמצא איתו. "נחש ינחש איש אשר כמוני"  

 ים? אתפוס איפה אתם מזייפים, איפה אתם חוטא

כל הנאומים של יוסף באים להגיד שבעצם הוא הכי צדיק בעולם. לעומת זאת כל  

זה שבאמת הוא לא בסדר. אפילו לא    - הנאומים של יהודה, כל מה שהוא אומר בנאום שלו  

ברור במה הוא לא בסדר, הוא לא בסדר. בנימין גנב כביכול. יהודה אומר: "מה נאמר לאדוני,  

מצא את עוון עבדיך, הננו עבדים לאדוני, גם אנחנו גם  מה נדבר ומה נצטדק, האלוקים  

 אשר נמצא הגביע בידו". אנחנו לא בסדר, כולנו לא בסדר, כולל אני. 

ויאמר  אז יוסף אומר ליהודה: באמת אתה צדיק, למה אתה אומר שאתה לא בסדר? "

ם  ול, ואתם עלו לשבדעהוא יהיה לי    ביע בידוגב  א מצנ ר  שא איש  ה,  ילה לי מעשות זאתלח

 ". ל אביכםא

אז יהודה ניגש אליו ואומר: לא, אני לא בסדר. אתה יודע למה אני לא בסדר? קודם  

כל עצם זה שאני ניגש אליך אני כבר לא בסדר. "ידבר נא עבדך דבר באוזני אדוני ואל יחר  

לא היית אמור בכלל להקשיב לי, אני לא בסדר   -אפך בעבדך כי כמוך כפרעה". כלומר  

 בכלל שאני פונה אליך. 



 

  14עמוד | 

 שגוי •מעמקים  

ואז הוא מתחיל להגיד כל מיני דברים. ומה בעצם התורף של הטענה שלו? הרי  

 הטענה שלו לא מחזיקה מים, אין לו מה להגיד אפילו. אז מה הטענה העיקרית שלו?

הוא לא אומר שבנימין לא גנב. הוא אומר כך )בעדינות(: בסופו של דבר אתה הבאת  

אותנו למצב שאני בלית ברירה גרמתי שהנער יבוא לפה והוא יגנוב. מה אתה רוצה מהנער?  

הנער הזה בכלל לא היה אמור להגיע לפה. אף אחד לא רצה שהוא יגיע לפה. מי רצה שהוא  

שהוא יגיע לפה זה אתה. אנחנו לא רצינו, אבא שלי לא רצה.  יגיע לפה? אתה! היחיד שרצה  

 בסוף לא נתת לנו ברירה, אלא גרמת לנו שזה מה שיצא. 

איך יהודה בכישרון של הנאום שלו מצליח להיות האשם בכל הסיפור הזה. יהודה  

אומר לו: תראה, אתה הרי לא אשם. אתה רק אמרת את מה שאמרת, זה בסדר, אתה המלך  

הגדול, אומר מה שאתה רוצה, זהו. אבל מה יצא ממה שאמרת? יצא שלא היתה לי ברירה  

י לחוץ, כי לא היה לי ברירה. ואז בסוף הוא  אלא להביא אותו. הבאתי אותו בגלל שהיית

 גנב. 

כי אני בסוף גרמתי שהוא יבוא ויגנוב.    -אז אני אשב במקומו, כי בגללי הוא גנב  

למה גרמתי? כי לא היה לי ברירה, מה אני יכול לעשות? זה מה שרצית. כך יהודה מסובב 

גם אתה יכול    -את זה. ובעצם מה הוא אומר בעדינות? הוא אומר: באמת בפנים בפנים  

 להגיד שאני אשם, גם אתה יכול להגיד.  להגיד שאתה אשם. כמו שאני יכול

 מאחורי הקלעים 

באופן פשוט יוסף    -מה פה יוצא? יוצא שההבדל ביניהם בנאומים שלהם, במעשים  

הוא עושה פה פולישטיק, ויהודה הוא ממש בסדר, אם אנחנו יודעים מה עומד מאחורי  

 הקלעים. 

אז זה גם    -אבל אם אנחנו יודעים מה עומד מאחורי הקלעים שמאחורי הקלעים  

לא נכון לגמרי. כי יוסף הצדיק, אמנם הוא עשה פולישטיק, אבל באמת הם מכרו אותו. ומי  

 מכר אותו? יהודה מכר אותו. 

אז באמת יוסף הוא הצדיק    -אז בסוף אם אתה יודע באמת מה היה מאחורי הקלעים  

ויהודה הוא באמת זה שחוטא, כמו שהם אומרים "אבל אשמים אנחנו". באמת אנחנו לא  

 בסדר. 

 הקשר לימינו

הציבורי? היום עם ישראל לא אומרים שה' איתנו, במקום    איך זה נראה היום במרחב

זה שאני יכול להגיד שבאמת    - זה אומרים כל מיני דברים אחרים. שוב, להגיד שאני צדיק  



 

 15עמוד | 

   (א) המלכים נועדו עברו יחדיו  

זה להגיד שזה לא קל להגיד שה' איתנו, מה    -ה' נמצא בתוכי. להגיד שאני בעל תשובה  

להגיד? ה' איתי ולא איתכם? איך אני אגיד דבר כזה? קשה להגיד את זה. זה שאני אומר  

שה' נמצא בתוכי, זה מגשם את ה', זה מכריח את ה'. אדרבה, אם אני יותר מדי אגיד שה'  

אז אני ארגיש שה' לא    -נמצא בתוכי בתוכי שאני מייצג אותו  נמצא חזק במציאות, שה'  

אני חייב להגיד שאני צריך   - נמצא בתוכי. וכדי שאני אוכל באמת להגיד שה' נמצא בתוכי  

לעשות תשובה על זה שאני אומר שה' נמצא בתוכי, על זה שאני באמת מגשם כשאני אומר  

באמת הבעל הבית על הקב"ה. ואז בעצם  את זה. אז אני מבין שזה לא, אני לא יכול להיות  

 ואני אומר שזה באמת אי אפשר.  –אני נהיה בעל תשובה  

כדי שאני אוכל להגיד שה' איתי, אני צריך גם להיות צדיק וגם בעל תשובה. כלומר,  

. שכדי שאני אוכל להגיד שה' איתי,  17קצת קשור ל"לא לנו" שאמרנו  -שאני צריך להרגיש  

אני צריך מאוד להיזהר שאני אומר את זה רק בשביל שאני אהפוך להיות חלק משם ה',  

 ולא שאני נהיה בעל הבית על הקב"ה, או שאני מגשם את הקב"ה.

T5U 
בעניין   17 האמור  את  כאן  נצטט 

דובר  )בה  בחלקה הראשון של ההתוועדות 
לזה  מרומם,  שה'  מזה  המעבר  ההלל(:  על 
שיש קשר ביני לבין הקב"ה ואני יכול לקרוא  

בשם   כי    -לו  לנו  "לא  להגיד  צריך  באמצע 
חשוב,  מישהו  עם  קשר  לי  כשיש  לשמך". 
לי   שיש  ברגע  וכדו'.  פולטיקאי  גדול,  גביר 

ר לא ברור אם זה השם שלו או  כב  -קשרים  
השם שלי. זה מתחיל להיות מעורבב. כשאני  
השאלה:   אליו,  מקורב  שאני  מישהו  משבח 
עצמי  את  שיבחתי  או  אותו  שיבחתי  האם 
שמשתמש   גיחזי  )כמו  אליו  מקורב  שאני 
בשם של אלישע הנביא בשביל להרוויח את  

 השם שלו(. 
יותר   לנו  זה קל  אם   -כלפי הקב"ה 

ואנשים חושבים  לומד טוב,  אני מתפלל או 
הקב"ה   לקב"ה?  קשור  זה  מה  טוב,  שאני 
שאני  ואגיד  בשם  אדבר  אני  אם  סובלן, 
הקב"ה   חשוב,  צדיק  או  חשוב  חכם  תלמיד 
מי   אין  לי.  יפריע  לא  הוא  הכל,  את  יספוג 
צריך   יותר  עוד  השם.  על  איתך  שיריב 

 נו כי לשמך תן כבוד". "לא ל -להיזהר 
בשם  שמשתמש  למי  הדוגמה 

זה הגויים, עובדי עבודה זרה.    -בשביל עצמו  
להם  היה  ואמונה  תלות  של  התחושה  את 

באופן פשוט. מה היה קשה להם? היה קשה  
תלויים   באוויר,  תלויים  נשארים  שהם  להם 
על בלימה. הם חיפשו איכשהו להרגיש יציב. 
משהו  תפסו  הם  יציבות,  להרגיש  בשביל 
יכולים  ואז  פה,  נתפס  שהאלוקים  ואמרו 
אומר?   זה  מה  יציב.  להרגיש  חזק,  להרגיש 
מתאים:  יותר  )או  מאובן  נהיה  אדם  הבן 

מעשי  מתכ וזהב  "כסף  כאן  שכתוב  כמו  תי, 
ידי אדם"(, כמו האלוקים שאותו הוא עובד. 
משהו   להיות  מחפש  בעצמו  הוא  כי  למה? 
בשביל   רק  האלוקים  את  מגשם  הוא  חזק. 

 שיהיה לו יציבות, הוא מגשם אותו.
אתה   -ברגע שאתה לוקח את השם  

מיד  אבל  רוצה,  שאתה  מה  לעשות  יכול 
הקב"ה לא נמצא שם. מיד שאתה עושה את  
שהיה   למה  חוזר  הוא  בורח.  הקב"ה  זה, 
הופך  ואתה  ה'",  גויים  כל  על  "רם  קודם: 
מהם.  מתרומם  שהשם  הגויים  כמו  להיות 
אתה הופך להיות "עצביהם כסף וזהב מעשה  

ה באמת תגיד "לא לנו", ידי אדם". רק אם את
אז לאט   - אתה לא תנסה להוריד אותו בכוח 
 לאט הוא ירד. אז תוכל לקרוא לו. 



 

  16עמוד | 

 שגוי •מעמקים  

 הרעדה והעברה

עכשיו אני אנסה להסביר איך היראה, ה"רעדה אחזתם", היא תשובה לוויכוח הזה.  

 מה הכוונה שהם מתמלאים עברה אחד על השני? 

איתו   הקב"ה  באמת  בסדר,  הוא  שבאמת  ואומר  בא  שהוא  רוצה    -הצדיק  הוא 

את   מייצר  הוא  איך  עושה?  הוא  מה  בעצם  אז  איתו.  ה'  שבאמת  בזה,  תכיר  שהמציאות 

ההנהגה של המציאות שהוא רוצה להגיד שה' איתנו? בעצם הנקודה הכי חזקה זה שהוא  

כולם להנהגה הזאת. הכל אמור    זה אמור לכופף את  -אומר: זה שאני אומר שה' איתנו  

 להתכופף בפני הנוכחות של ה' שנמצאת בתוכנו.

בא הבעל תשובה ואומר: אני לא רוצה להיות כפוף. אני רוצה להגיד שברגע שאתה  

קורה משהו בדיוק הפוך. קורה שהאנשים מרגישים שזה בעצם    - מנסה לכופף את כולם  

אז זה אומר    – בעל כורחם, זה לא מה שהם רוצים מצד עצמם. אם לא צריך לכופף אותם  

'צדיקי' אז כולם  שהם באמת רוצים את הקב"ה. אבל אם בגלל   שיש פה משהו כזה חזק 

אז יוצא שזה עצמו מעיד שאין מספיק הזדהות עם הקשר עם ה', ולכן   –צריכים להתכופף  

 צריך שיהיה פה המון כוח שיכופף את כולם. 

ממילא מי שהוא כמו יהודה הוא אומר: אני לא רוצה להיות כפוף, יש דבר אחד  

אני רוצה להגיד שבאמת אני רוצה את ה' ואני לא מצליח, ואני לא בסדר.    -שאני כן רוצה  

לא דרך זה שאני אגיד    - כלומר, הקשר שלי עם ה' הוא דרך זה שאני אומר שאני לא בסדר  

 כופף את כולם לצדקות שלישאני מייצג את ה', שאני יכול ל

איפה זה בדיוק במרחב הציבורי כיום? מי מייצג את יהודה ומי מייצג את יוסף וכיצד  

מאחדים אותם ל"עץ אחד"? על כך יבואר בע"ה בחלק הבא של השיעור )וכדי להגביר את  

הסקרנות, רק נציין שבהמשך מוסבר שדווקא הציבור החרדי הוא מייצג את הבעל תשובה,  

  דיק(..והציבור הכללי הוא מייצג את הצ



 

 17עמוד | 

   במאור נכלל האור –הצמצום  

 במאור ור נכלל א ה – םמצוצה

כסלו, למדנו  בשיעורים   לד'  אור  לבין  חשוון  לה'  אור  בין  ו  שהי בימי ראשון,  השבועיים 
מס'   בגליון  פרסמנו  הראשון  השיעור  את  אליהו.  פתח  ד"ה  אדה"ז  של  מאמרו  ,  68את 

מס'   ון  בגלי פרסמנו  השני  השיעור  של  הראשון  חלקו  חלק  70את  מפרסמים  אנו  וכעת   ,
א  שהרב  מדברים  השלמה  )בתוספת  השיעור  של  השיעורים  נוסף  השיעור(.  אחרי  מר 

 ערוכים באופן כזה שגם מי שלא למד את השיעורים הקודמים יוכל בע"ה להבין. 

בקטע שנלמד היום אדמו"ר הזקן מסביר מהו הצמצום, שגורם את ה"מקום פנוי",  

 .( 18סוף אל עולם האצילות )כמו שדובר בפעם הקודמת -איןשהוא בעצם המעבר מאור 

העולמות   שאין  לפי  כי  נכלל במאור.  שהאור  דהיינו,  סוף,  אין  באור  היה  הצמצום  והנה 

שהוא בעצמותו, והיו בטלים במציאות ממש כו', לכך  סוף כמו  -אין -יכולים לקבל גילוי אור

צמצם האור שיוכלל במאור )להיות רק בכח ולא בפועל( ויתעלם בו שלא יהיה גילוי האור, 

 רק המאור. 

אדמו"ר הזקן אומר שהצמצום הוא "שהאור נכלל במאור", זהו ביטוי מאוד משעשע  

וחשוב. באופן פשוט הכוונה היא שבהתחלה היה אור שיצא מהמאור ופתאום הוא נכלל  

 בחזרה במאור, כלומר האור חזר למקורו ונעלם וכך ממילא נהיה "מקום פנוי" בלי אור. 

, הוא אמר שהוא  19סוף שלפני הצמצום -אין -קודם כשאדמו"ר הזקן דיבר על האור

נמצא לגמרי במאור, עד כדי כך הוא נכלל לגמרי שהוא אפילו לא נקרא בשם 'אור', יש כאן  

'מאור' אור  20רק  זה רק בגלל שעתיד לצאת משם  'אור'  ומה שאנחנו אומרים שיש שם   ,

אנחנו אומרים שקל וחומר שכבר בפנים יש אור, אדמו"ר הזקן אמר שם שהאור הזה הוא  

רק "מה שיכול להיות מתגלה ומתפשט". לפי זה צריך להבין א"כ מה הכוונה שהצמצום  

 21אור? הוא שהאור נכלל במאור אם קודם לכן הוא נכלל במ

T5U 
. בפרק  70התפרסם בגליון מספר    18

 הראשון. 
השני   19 בפרק  והוסבר  הובא 

 .70במאמר בגליון 

גם   20 וראה  שם,  בשיעור  הארכנו 
 בפרק י' בשער היחוד והאמונה. 

בקובץ    21 ראה  המערכת:  ]הערת 
זו   ב'( ששאלה  )חוברת  'התמים' ח"א עמ' צ 



 

  18עמוד | 

 שגוי •מעמקים  

יותר נכלל במאור מאשר אחרי   נסביר: באמת לפני שהיה צמצום האור היה עוד 

שיש צמצום, הוא כ"כ נכלל עד שהוא לגמרי חלק מהמאור. לפני הצמצום, כשהאור היה  

לגמרי חלק מהמאור, בעצם אין הפרדה מוחלטת בין אור לעצמות, לומר "יש עצמות" זה  

ל המאור בפני עצמו לא שייך לדבר, משום  בעצם לומר "יש אור", שניהם דבר אחד ממש. ע

שאם הוא רק עצם בלי התפשטות אין על מה לדבר וגם אין מי שידבר, ממילא יוצא שברגע  

במאור   לגמרי  כלול  האור  כך  כדי  עד  האור.  על  מדברים  בעצם  המאור  על  שמדברים 

 .2223שאדמו"ר הזקן בכלל לא קורא לזה אור, אלא הוא אומר שזה "הוא ושמו בלבד" 

יכולים   העולמות  "שאין  הזקן  אדמו"ר  כותב  מהמאור,  חלק  שהוא  הזה  האור  על 

לקבל גילוי אא"ס כמו שהוא בעצמותו", ו"לכך צמצם האור". מה הוא עשה כשהוא צמצם  

את האור? אדמו"ר הזקן אומר כאן שהוא עשה שהוא יהיה "רק בכח ולא בפועל", כלומר  

, והצמצום  24היינו ב"כח שאינו חסר פועל" לפני הצמצום הוא היה גם בכח וגם בפועל, ד

 עשה שיהיה "רק בכח". 

עשה   שהוא  אדה"ז  אומר  בכח"?  "רק  יהיה  שהאור  עשה  שהצמצום  הכוונה  מה 

שהאור "יוכלל במאור ויתעלם בו, שלא יהיה גילוי האור, רק המאור". כלומר אע"פ שאמרנו  

שהצמצום עשה שיהיה "רק בכח ולא בפועל", זה שייך רק לגבי האור, אך לגבי המאור לא  

יוצא שנוצר כאן חילוק בין האור לבין  שייך להגיד שהוא "רק בכח ולא בפועל".   ממילא 

אך   שאמרנו,  כמו  לבין המאור,  האור  בין  להבדיל  היה אפשר  לא  הצמצום  לפני  המאור, 

 הצמצום גורם שאני אסתכל על האור כמשהו שנפרד מהמאור. 

T5U 
האמצעי[   אדמו"ר  חסיד  ע"י  נשאלה  כבר 
הזקן   שאדמו"ר  שמה  לומר  אפשר  שאלה: 
והוא   המאור  בתוך  שהאור  מקודם,  אמר 
לגמרי חלק מהמאור, הוא הסביר את זה על  
מדבר   הוא  כאן  אך  עולם".  שנברא  "קודם 
לאחר שנברא העולם אז לפני הצמצום היתה 
הוא   זה  ועל  החוצה,  האור  של  התפשטות 

ום שבעצם החזיר את האור אומר שהיה צמצ
 להיות כלול במאור. 

הוא  כי  כך,  לומר  אפשר  אי  הרב: 
רוצה להסביר כאן איך "נברא העולם", הוא  
בא להסביר כאן את הצמצום המבואר באר"י,  

 כדי שיהיה עולם צריך שיהיה צמצום.
בגליון    22 בפרק    70בחלק שלמדנו 

 ב'.
רואים   23 האר"י  בכתבי  כשקוראים 

הוא  אלא  מאור,  על  מדבר  לא  בכלל  שהוא 

מדבר רק על אור. אפשר ללמוד זאת בשתי 
הוא   –צורות   שהאור  נראה  פשוט  באופן 

המשל לקב"ה בעצמו, ואין בכלל מאור בכל  
מאור  שיש  להסביר  אפשר  אך  הזה;  המשל 
ורק האר"י החליט לא לדבר עליו אלא רק על 
שהסיבה   הבין  הזקן  שאדמו"ר  נראה  האור. 
שאפשר ללמוד את האר"י כך ואפשר ללמוד  

וגם    אותו כך  גם  זה  כך היא משום שבאמת 
כך, האר"י לא טרח לדבר על המאור משום 
שכשהוא מדבר על האור הוא מתכווין בעצם  
לאור כמו שהוא בתוך המאור, ואז ממילא אי  
ואי  עצמו  בפני  המאור  על  לדבר  אפשר 
אפשר לדבר על האור בפני עצמו )ובזה יובן 
אדמה"ז   דלקמן,  הנפש  במשל  גם  מדוע  גם 

 לק בין המאור לבין האור(. לא מח
 ראה בפרדס שער יא פ"ג.  24



 

 19עמוד | 

   במאור נכלל האור –הצמצום  

ד( -. אדה"ז מסביר )שם נב, ג 26אדה"ז מסביר זאת דרך משל מהנפש   25במאמר אחר 

לגבי ההסתרה וההסתלקות הזו של האור ש"שהסתלקות זו היינו מבחינת הגילוי, להיות  

בבחינת העלם. ועד"ז הוא מה שאמרו בתקוני זהר במאמר דפתח אליהו 'וכד אנת תסתלק  

מינייהו', ר"ל שנתעלם האור מהיות בבחינת גילוי והלבשה והשגה, ומסתתר להיות מכוסה  

 מופלא ונעלם". ו

יובן על דרך משל באדם ענין העלם וגילוי. כגון שלמד איזו מסכתא ויודע  ואומר אדה"ז ש"

עניניה וסברות והשכלות שבה לעומקו ולאשורו באר היטב על דרך שארז"ל -אותה בעל פה עם כל 

כשחושב ומדבר " שהמשל של אור אינסוף שלפני הצמצום היינו "'ודמי ליה כמאן דמנח בקופסא'

בעידנא דעסיק  ". ואילו המשל לצמצום היינו "בה אזי היא גלויה במחשבתו ובדבורו בבחינת גילוי

במסכתא אחריתי, אשר אזי שכלו ומחשבתו ודבורו מלובשים במסכתא אחריתי ההיא; או בעת שיושב 

נסתלק ענין  ". שבאותו הזמן "בטל לגמרי ואינו חושב אז מענין אותה המסכתא הראשונה הברורה לו

אפשר  -השכלה שבמסכת ההיא משכלו וממחשבתו ודיבורו, ואינה מתגלית בהם כלל וכלל. ואעפ"כ אי

לומר שאינה נמצאת כלל בשכלו, שהרי תיכף שיחזור וירצה לדבר ממנה יחשוב וידבר ממנה בשלימות  

ידנא דלא  בכל הפרטים, דהא דמיה ליה כמאן דמנח בקופסא כנ"ל. וכיון שכן בהכרח לומר שגם בע 

והמחשבה   השכל  באותיות  ומתלבשת  מאירה  שאינה  רק  בשכלו,  בשלימות  אצלו  ישנה  בה  עסיק 

והדבור כמו בעידנא דעסיק בה, אלא שהיא חקוקה במוח הזכרון שהיא בחי' מוח החכמה, והוא השכל 

בחי'  כמו שהוא בעצמו למעלה מבחי' התגלות באותיות דהיינו גם למעלה מאותיות השכל... ונמצא זהו  

בעצמות  נכלל  כ"א  והמחשבה  השכל  אותיות  בבחי'  מלהאיר  שמסתלק  השכל  והסתלקות  צמצום 

כולם  ואותיות המחשבה  ואותיות השכל  כי הרי החכמה  זה הסתלקות ממקום למקום.  ואין  החכמה 

במקום אחד. משכנס במוח שבראש. א"כ השכל הזה של מסכתא זו בעידנא דעסיק במסכתא אחריתי  

ם שהיה היינו במוח שבראש. כמו שהוא בעת שעוסק בה. ואעפ"כ זהו ענין צמצום והיינו ג"כ ישנו במקו

שנסתלק מהגלוי באותיות להיות נכלל בעצם החכמה שלמעלה מבחי' אותיות ואזי נעשה בבחי' העלם 

מאותיות המחשבה והשכל כו'. ועד"ז יובן ענין הצמצום באור א"ס ב"ה היינו בחי' ההעלם שמתחלה 

גילוי השכל כשמתגלה באותיות המחשבה. ואח"כ נסתלק   היה מאיר ומתגלה בהאותיות עד"מ כמו 

 ". מלהאיר בבחי' אותיות אבל הוא כמו שהיה רק שנכלל במקורו ואינו מאיר ומתגלה באותיות

T5U 
בלקוטי תורה, בהוספות לויקרא    25

חיים",  באוצרות  מ"ש  "להבין  ד"ה  במאמר 
 מדף נא, ב ואילך. 

של    26 המשל  עיקר  בעצם  שהוא 
האר"י, וכל משל האור היה רק כדי להסביר 

קצר   במאמר  כך  על  ראה  הנפש.  משל  את 
אור או    –בפני עצמו "המשל בכתבי האר"י  

 נפש" )נדפס בגליון זה(. 



 

  20עמוד | 

 שגוי •מעמקים  

שם למה שראינו אצלינו שהאור אינסוף  אם מחברים את מה שאדמו"ר הזקן כותב  

הוא לגמרי חלק מהמאור, צריך לומר שכשאדמו"ר הזקן אומר שהמשל לאור אינסוף הוא  

אדם שעסוק בסוגיא, הוא לא מתכווין לומר שאור אינסוף זה כמו אדם שעסוק במשהו  

חיצוני לו, אלא הכוונה כאן לאדם שעסוק בעצמו. בנוסף לכך שמדובר על אדם שעסוק  

עצמו צריך לשים לב שמדובר כאן על אדם שהוא עסוק כ"כ עד שהוא אפילו לא שם לב  ב

שהוא עסוק, הוא נתון רק בעניין שבו הוא נתון וכלל לא שם לב לעובדה שיש אותו שנתון  

 במשהו, אלא יש רק את הדבר בו הוא נתון. 

א"כ המשל לאור אינסוף הוא אדם שעסוק רק בעצם שלו, ואפילו לא שם לב שיש  

וזה מה שראינו מקודם שאור    –אותו שעסוק בעצם אלא שם לב רק לעצם בו הוא עסוק  

 אינסוף שלפני הצמצום הוא לגמרי חלק מהמאור עד שאפילו לא ניתן לקרוא לו אור. 

אך בסופו של דבר להיות עסוק בעצם, זה לא באמת העצם. העצם זה העצם, זה  

לא העיסוק בעצם. הצמצום הוא סילוק שבא לחזור לעצם, המשל לצמצום הוא כשהאדם  

וזה מה שאדמו"ר הזקן כותב כאן ש"האור נכלל    – בא להיות עצמו בלי להיות עסוק בעצמו  

 במאור".

הוא   העצם,  עם  ההתעסקות  לבין  העצם  בין  מחלק  שהאדם  זה  כאן  שקורה  מה 

מחלק בין המאור לבין האור. המאור לא חייב להאיר, הוא יכול להאיר ויכול לא להאיר. זה  

שאני יכול להסתלק חזרה לעצם זה אומר שאני יכול להתעסק ולחשוב על זה שאני מתעסק  

ה אני בעצמי אלא יש מה שאני מתעסק איתו.  כאילו זה משהו שהוא חוץ לי, שלא הכל ז

כלומר, כיוון שאני שם לב שאני יכול לא להתעסק אז אח"כ כשאני מחליט בכל זאת שאני  

כן מתעסק, העיסוק עצמו הוא כבר לא ממש אני בעצמי אלא הוא בתוך מקום פנוי שבתוכי   

של לקו של אור  וזה המשל של ה'מקום הפנוי' )העיסוק עצמו האו מ  –וכביכול מחוץ לי  

אינסוף, והמקום בתוכי שהוא כביכול מחוץ לי הוא המשל ל'מקום פנוי'(, שבע"ה נראה  

 בפעם הבאה, שבתוך הקב"ה יש מקום שהוא כביכול מחוץ לקב"ה.

בהמשך נראה שלאחר הצמצום מגיע 'מסך', שבמשל של הלומד סוגיא הוא גורם  

לכך שהלומד כאילו עסוק במשהו החיצוני לו שהמשהו הזה יכול להיות עסוק בו. כביכול  

הקב"ה נמצא בכזה מקום שהוא עסוק במשהו שבעצמו יכול להיות עסוק בו, ושניהם כאילו  

 נמצאים בתוך מציאות שכוללת את שניהם. 

 המאור בהתגלות

 בסוגריים כאן אדמו"ר הזקן מסביר כיצד נראה המאור לאחר הצמצום: 



 

 21עמוד | 

   במאור נכלל האור –הצמצום  

הוא   המאור  ואדרבה  העלם,  ולא  ח"ו  צמצום  שייך  לא  עצמו  א"ס  שהוא  במאור  )אבל 

בהתגלות, ולכן אפילו תנוקות יודעים שיש שם אלוה מצוי כו' אף שאין בהם השגה ותפיסה  

 איך ומה לפי שאין בהם גילוי האור, שמ"מ המאור עצמו הוא נמצא למטה כמו למעלה(. 

הוא אומר שמכיוון ש"המאור בהתגלות", "לכן אפילו תנוקות יודעים שיש שם אלוה  

מצוי כו' אף שאין בהם השגה ותפיסה איך ומה". כלומר אם אני אשאל ילד קטן )אפילו  

יגיד לי שיש  אחד   שנולד להורים אתאיסטים( האם יש אלוקים או אין אלוקים הוא מיד 

. כמו  27אלוקים. אפילו ילד קטן ממש שעדיין לא חינכו אותו לכלום, הוא יודע שיש אלוקים 

לא קשור   זה  קיים.  יודע שאלוקים  הוא  מכך(  יותר  )ואפילו  כך  קיים,  יודע שהוא  שהוא 

 28ל"השגה ותפיסה", אין מה ללמד בזה, הוא יודע את זה מעצמו. 

שאני   בפועל  תקשורת  רק  )לא  אלוקים  עם  לתקשר  אפשרות  שיש  לחשוב  אבל 

מדבר והוא מקשיב, אלא בכלל שיש אפשרות כזאת, מצידו או מצידי(, זה כבר לא להגיד  

   רק שהוא קיים, בשביל זה כבר צריך "השגה ותפיסה", וזה כבר קשור לאור.

 

T5U 
את    27 מכיר  לא  הוא  שאם  כמובן 

במילה  ישתמש  לא  הוא  "אלוקים"  המילה 
ידע שיש אלוקים מבלי  הזאת מעצמו, הוא 

 לדעת איך קוראים לזה. 
שהסברנו   28 למה  קשור  זה  עניין 

כשרוצים   שפה.  עובדת  איך  אחר  במקום 
המון  לו  להכניס  צריך  שפה  ידע  שמחשב 
נתונים כדי שידע בדיוק מה זה כל דבר, אך  
כשרוצים שילד ילמד לדבר לא צריך להכניס  
לו כ"כ הרבה נתונים, הילד יכול לדעת מהר 
מאוד בלי שיהיו הרבה נתונים. הסיבה היא  

המחשב אין שום הבדל בין המילה שמבחינת  
מבחינת  דבר  אותו  זה  שלה,  התוכן  לבין 
נתונים.   ורק  אך  זה  אצלו  הכל  אז  המחשב, 
לכן אם אתה רוצה להסביר למחשב מה זה  
צריך   אתה  לדוגמא,  כסא  זה  ומה  שולחן 
להראות לו המון המון המון המון שולחנות 
אתה  בסוף  ואז  כיסאות  המון  המון  והמון 

תצליח שהוא יבדיל בין זה לבין זה, כך שגם 
אם תביא לו שולחן שעוד לא הראית לו קודם 
הוא יבין שזה נקרא שולחן. אך ילד לעומת 
בין שולחן לבין  יודע את ההבדל  זאת, כבר 
אותו  מלמד  שאני  לזה  קשר  בלי  גם  כיסא, 
לפני  עוד  זה  את  להגיד  רוצה  הוא  לדבר, 

ק עוזרות שהוא יודע את המילים. המילים ר
רצה   כבר  הוא  שממילא  מה  את  להגיד  לו 
להגיד לכן רק אומרים לו את המילים והוא 
שאחרי   קורה  פעמים  הרבה  לכן  יודע.  כבר 
שמלמדים ילד איזה משהו, אם שואלים אותו 

זה   את  יודע  הוא  יגיד   –מאיפה  לא  הוא 
שלימדו אותו, אלא הוא יגיד שהוא יודע את 

 זה לבד. 
כך לגבי "אלוקים", הוא יודע מעצמו 
שיש  לו  שתגיד  ברגע  לכן  אלוקים,  שיש 
הוא  מדבר,  אתה  מה  על  ידע  הוא  אלוקים 
זה רק שהוא לא   כבר מזמן רצה להגיד את 

 ידע איך קוראים לזה. 



 

  22עמוד | 

 שגוי •מעמקים  

 םיקידצ ירופיסב תוננובתה

הבעש"  של  הקודש  רוח  סיפורי  בסדרת  ואחרון  שלישי  הוא  זה  שהתפרסמו  סיפור  ט, 
להשיג   כדי  יום  ארבעים  דיבר  שלא  היהודי  )על  הראשון  הסיפור  האחרונים.  בשבועות 
רוח הקודש( לימד אותנו מהי רוח הקודש, וכיצד הבעש"ט מלמד אותנו להחדיר קדושה,  
מסוף   ראה  הבעש"ט  )בו  י  השנ בסיפור  שלנו.  הדיבורים  לתוך  'לשמה'  של  ומחשבות 

הזוהר( למדנו כיצד לימוד התורה, ובעיקר פנימיות התורה,  העולם ועד סופו על ידי ספר  
הופכים את העולם למואר, וממילא לא מסתיר על שום דבר; וכיצד התקשרות לבעש"ט,  
 מגלה גם בתוכנו את הנקודה שבה איננו מסתירים על העולם, והעולם לא מסתיר בעדנו. 

צדיקים,   סיפורי  חביבות  מחמת  אך  קצר.  עליו  והביאור  מאוד,  ארוך  ינו  שלפנ הסיפור 
.   – חביבות הביאור, וחביבותה של רוח הקודש    הבאנו גם אותו

הבעש"ט השיא פעם את אחד מנכדיו, וכל בני החבריא קדישא שלו היו בחתונה. כיבד  

את   קיבל  ה"תולדות"  ובעל  קידושין,  שיסדר  יוסף"  יעקב  "תולדות  בעל  את  הבעש"ט 

הזמנת הבעש"ט. הלכו הבעש"ט ובעל ה"תולדות" וכל החבריא קדישא בשורות שורות  

 למקום החופה.

אל   ניגש  מתוך השורה,  יצא הבעש"ט  בעגלה.  הנוסע  ביהודי אחד,  פגשו  הילוכם  בדרך 

אלו דברים, וחזר לתוך השורה. התפלאו מאוד בני החבריא -היהודי, אמר לו בלחישה אי

להיוודע מי הוא   זה, והחליטו שמן הסתם איזה צדיק נסתר הוא הנוסע שפגשו ורצו  על 

ין זה מן הנימוס, שהגדולים בחבורה יצאו מהשורה  ה"צדיק" הזה, ומה מעשהו. ומפני שא

ילכו לתהות על  -ויעזבו את הבעש"ט ובני לויתו, על כן רמזו להצעירים שביניהם, שהם 

 קנקנו של אותו יהודי.

הלכו שנים מצעירי התלמידים של הבעש"ט אחרי היהודי והעגלה שלו, וראו שנכנס לחצר 

 מלון שבעיר. נכנסו אף הם להחצר, ניגשו אל היהודי ואמרו לו, זה אחר זה: -של בית

 שלום עליכם, רבי!  -

 השיב להם היהודי בתמיהה:

 איזה רבי? לא רבי ולא בן רבי אני.  -

 והתלמידים בשלהם: 

 לחינם כבודו מסתתר. ידוע לנו, שצדיק הוא ורצוננו שיתוודע אלינו. -



 

 23עמוד | 

   התבוננות בסיפורי צדיקים 

והיהודי אינו יודע מה הם סחים, ומבטיח להם על דברתו, שמעולם לא היה צדיק ולא רבי.  

אמרו לו התלמידים, שמכיוון שרבם הבעש"ט תיכף כשפגשו ניגש אליו ושוחח עמו, בודאי  

 צדיק נסתר הוא, ועל כן לא יניחוהו עד אשר יתוודע אליהם וישוחח עמהם. 

 ראה היהודי שלא יפטר מהם, אמר להם:

דעו שיהודי פשוט אני. אלא שמכיוון שאתם דוחקים ומציקים לי, מוכרחני לגלות לכם    -

 מה שהגיד לי רבכם, ותראו מה גדול כוחו של הרב שלכם.

 וסיפר להם היהודי את הענין: 

אני דר בעיירה אחת, בית מול בית, עם חברי, ומנעורי ועד היום אנו בידידות רבה כאחים    -

נאמנים. אין דבר סוד נעלם ונסתר לאחד מפני חברו. כל אחד שמח בשמחת חברו ומצטער 

 בצערו. 

חברי זה מתפרנס מעסקו בתור רוכל בכפרים, ודרכו שהוא קונה בכפרים פשתן, דונג, דבש  

ואחרי כמה -וכדומה,  מרויח  שם,  אותה  מוכר  הגדולה,  לעיר  סחורתו  עם  נוסע  הוא  כן 

שמרויח, ובא לביתו, משלם את חובותיו והלואותיו, משאיר לבני ביתו כסף למחיתם, ונוסע 

 שוב.

ויהי היום, וחברי בא מדרכו, מהעיר הגדולה. נכנסו אליו, כרגיל, קרוביו ומיודעיו, לדרוש 

בשלומו, ולשמוח בשמחת המשפחה לרגל בוא האורח. כמובן, נכנסתי גם אני. בתוך כך  

רציתי לעשן טיטון )טבק(, ובהיות שלבנו היה תמיד גם זה בזה, פתחתי את הארון שעמד  

והנה כשפתחתי את דלת הארון, ראיתי כי צרור הכסף שהביא  בבית בשביל לקחת טיטון. 

חברי מדרכו מונח. נשתוממתי על הבטלנות והרשלנות של חברי, להניח את הכסף במקום  

גלוי שכזה. וכי כך נזהרים בכסף זה, שכל חייו תלויים בו? ונמלכתי בליבי "ללמד דרך ארץ"  

שייבהל   בשביל  הכסף,  צרור  את  בחשאי  אטול  ואז  לחברי:  אותו,  ימצא  כשלא  חברי 

אחזירנו לו, למען ידע להבא להיזהר בכסף, ולבלי להניחו הפקר. וכך עשיתי. נטלתי את 

 הכסף, והלכתי לביתי, בכוונה לחזור בעוד איזו שעה עם הכסף.

וחברי, כשפתח את הארון וראה שצרור הכסף אין, נבהל מאוד, וקרא לאשתו ושאלה, אולי 

לקחה היא את הכסף. האשה, כמובן, נבהלה גם היא, ומהומה ובהלה קמו בבית. מחפשים  

הכסף איננו. בינתים באו גם השכנים להבית, למשמע קול  -וצרור  –בכל זוית ובכל פינה  

משתת מהשכנים  אחד  כל  וחברי  המהומה.  למהומה,  רעש  ומוסיף  המשפחה,  בצער  ף 

היא.   גם  מתעלפת  והאשה  להתעלף.  התחיל  שונים,  במקומות  חיפשו  שלשוא  בראותו 

והבנים פורשים כפיהם ומייללים. ואני, כששמעתי שבבית חברי מהומה, הבנתי שמחמת  



 

  24עמוד | 

 שגוי •מעמקים  

מנת להשיב את ה"אבידה". אבל כשנכנסתי -אבידת הכסף הוא, הלכתי תיכף לשם, על

רוח באותה שעה, במעמד השכנים   בי  לא קם  כל המהומה שנהיתה,  וראיתי את  לבית, 

להם   שילכו  עד  קצת,  להמתין  וחשבתי  הכסף.  את  נטלתי  שאני  להודיע  והמקורבים, 

ה את  לו  אחזיר  ואז  בלבדו,  חברי  ויישאר  על השכנים,  בהעירה  נשמע  הקול  צרור. אבל 

האסון שקרה לחברי, והתחילו להכנס לביתו אנשים יותר ויותר. המהומה לא שקטה, אלא 

להודיע, שאני הוא שגרמתי  יותר  לי  וככל שנתגברה המהומה, היה קשה  יותר.  נתגברה 

להמהומה. אם הייתי מחזיר את הכסף תיכף כשנכנסתי להבית, היו מאשימים אותי רק  

נפש לחברי, אבל לא היו חושדים אותי בעוון גניבה, חלילה; אבל עתה, לאחר -ון עגמתבעו

שכבר עברו כמה שעות של מהומה, ולאחר שכבר נתפרסם ה"נזק" בכל העיר, אם אבוא  

כעת להחזיר הכסף, יחשדוני שלכתחילה שלחתי יד בממון חברי לשם גניבה, אלא שלא 

ונתחרטתי. וכך הלכתי בשעה מאוחרת בלילה יכולתי לראות את הצער הגדול של חברי  

ביתי, שלא ידעו מאומה את אשר -נפש לביתי, כשאני מיצר ודואג, בוכה ומיילל. בני-בפחי

כל  מצטער  שאני  חשבו  על  -עשיתי,  נצטערתי,  באמת,  ואני,  חברי;  של  האסון  על  כך 

 שגרמתי לכל אותה מהומה, ולא ידעתי איך להיחלץ מן המיצר. 

ולמחר נסתבך הדבר עוד יותר. בעלי חובות הרבה היו לו לחברי, והם התחילו לחשוד, שכל  

בתחילה   חובותיו.  מתשלומי  להשתמט  בשביל  חברי,  מצד  בדותא,  אלא  אינו  הענין 

התלחשו בחשאי על זה, ואח"כ התחילו לדבר בגלוי, עד שלבסוף באו לבית חברי, ודפקו  

 תן לנו!  על שולחנו: "רמאי! גזלן! את כספנו

וככל שהדבר נמשך יותר ונסתבך יותר, נעשה קשה לי להחזיר את הכסף. כך עברו ימים 

אפשר לך -הרע מצדו התחיל אף הוא לגרות אותי: "הלא רואה את שאי-אחדים. והיצר

עתה תשתמש, לפחות, בהמעות לעצמך; -בשום אופן כעת להחזיר לו הכסף, מוטב שלעת

 א איזו עצה איך להחזירן לחברך"...תתעסק בהן ותרויח בהן, ובהמשך הזמן תמצ

אפשר לי לעשות שום -וכבר התחלתי להתפתות להיצר הרע. אבל במקום מושבי הרי אי

חשד  -עסק הדורש כסף, כי תיכף יתחילו לחשוד בי. עכשיו אין איש מעלה על דעתו אף צל

ביתי אינם יודעים מאומה מכל הנעשה, אבל אם יראוני פתאום מוציא איזה  -עלי, וגם בני

 ר הדבר חשד.סכום שלא הורגלתי בו, מיד יעור

כן,  - והיצר הרע בא שוב לעזרתי בעצתו: לנסוע לאיזו עיר רחוקה, מתחילה בעצמי, ואחרי

ביתי, וממרחקים לא יוודע הדבר כלל אם יש לי כסף -בהמשך הזמן, אביא לשם גם את בני

ובכלל  שהצליח.  עסק  איזה  שם  לי  שנזדמן  יחשבו  זמן,  באיזה  יוודע  אם  ואף  אין,  או 

 כך מה שיליזו עלי בעיירתי הקודמת.-איכפת לי כלכשאהיה במקום רחוק, לא יהיה 



 

 25עמוד | 

   התבוננות בסיפורי צדיקים 

וסוף דבר: כך עשיתי. שכרתי סוס ועגלה, ונסעתי מביתי. הוצאתי קול שאני נוסע לנסות 

לי ד' איזו עבודה או משרה. גם בני ימציא  ביתי אינם  -מזלי באיזה מקום שיזדמן, אולי 

 יודעים יותר מזה.

נישואין. ותיכף כשהבעש"ט -והנה פגשתי את רבכם, הבעש"ט, כשאתם הולכים לשמחת

 ראה אותי, והוא אינו מכירני ולא ראה אותי מעולם, ניגש אלי, ואמר לי: 

שמע נא, חביבי, לקולי: חזור לביתך, והשב את הכסף לחברך, ואני מבטיחך, שאני בעצמי    -

 הדין שבעירך ואעיד, שלא היתה לך שום כוונה רעה כשנטלת את הכסף.-אבוא לבית

כאילו אבן מעמסה נגולה מעל ליבי.   –סיים האיש את סיפורו    –ואני מרגיש עכשיו    -

אחזור אי"ה לביתי, אשיב לחברי את כספו, והבעש"ט הקדוש ודאי יקיים הבטחתו, ויבוא  

להבי"ד שבעירי להעיד עלי שלא היתה לי שום מחשבה רעה כשלקחתי את הכסף, והכל  

 על מקומו יבוא בשלום.

 (190)סיפורי חסידים, הרב זוין, סיפור 

בסיפורים הקודמים ביארנו שאת הבעש"ט מעניינת כוונת האדם. הוא לא מסתכל  

הכוונות   המחשבות,  על  הפנימיות,  על  אלא  האדם,  של  המעשים  על  החיצוניות,  על 

 והרצונות הפנימיים של האדם. 

גם כאן הבעש"ט רואה את הכוונה הפנימית. הוא רואה יהודי שבורח עם כסף של  

הכוונה   את  רואה  הבעש"ט  אבל  לצרכיו,  בו  להשתמש  והולך  אותו  גונב  לכאורה  חברו, 

הפנימית שלו, את האבן הגדולה שיושבת לו על הלב מכך שלקח את הכסף של חברו. והוא  

 עוזר לו לממש את הכוונות הפנימיות שלו. 

אבל חשוב לשים לב: מה היו מחשבותיו של האדם, מה היו כוונותיו? הוא חשב  

לברוח עם הכסף, הוא חשב להשתמש בו לצרכיו. אילו הוא היה מנסה להחזיר את הכסף,  

היינו אומרים: 'הסתכלו על הפנימיות,    – וכל אנשי העיר היו חושדים בו שהוא ניסה לגנוב  

סיפור שלנו שונה. האיש רצה לברוח עם הכסף, הוא  ראו מה כוונותיו האמיתיות'. אבל ה

 רוצה להשתמש בו, אלה מחשבותיו ואלה כוונותיו. 

-כהוכחה לכך נראה מה מבטיח לו הבעש"ט: 'אני מבטיחך, שאני בעצמי אבוא לבית

הדין שבעירך ואעיד, שלא היתה לך שום כוונה רעה כשנטלת את הכסף'. הבעש"ט מודע  

לכך שבית הדין, אנשי התורה, יראו באיש גנב. לא רק מעשיו, גם כוונתו ורצונותיו, מעידים  

 על כך שהוא גנב.



 

  26עמוד | 

 שגוי •מעמקים  

אבל הבעש"ט לא מתרגש. הוא רואה את הכוונה האמיתית של האדם, הוא רואה  

יש רצון פנימי   –שמאחורי המחשבות, הרצונות והכוונות לברוח ולהשתמש בכסף לצרכיו 

 יותר להחזיר את הכסף. 

הבעש"ט רואה אדם שטרוד עד מאוד בכסף של חבירו. אם תשאל את אותו אדם  

הוא יספר לך שהוא טרוד איך לברוח, איך לטשטש את עקבותיו, ואיך להפיק מהכסף שגנב  

את המירב. אבל הבעש"ט רואה הכל הפוך לגמרי: הוא רואה שהכסף מטריד אותו כי הוא  

 ו. רוצה להפטר ממנו, כי הוא רוצה להחזיר אות

הבעש"ט מלמד אותנו להסתכל פנימה ולראות כיצד כל המחיצות שיש בינינו לבין  

להיות   וכנה  פשוט  רצון  באמת  הם  מה'  אותנו  שמרחיקים  והרצונות  המחשבות  כל  ה', 

 קרובים לה'. 

וכשם שהבעש"ט מלמד אותנו להסתכל כך עלינו, כך הוא מלמד אותנו להסתכל  

והכאבים   הסיבוכים  שכל  לראות  עלינו  אחר,  לאדם  מייעצים  אנחנו  כאשר  אחרים.  על 

 המפותלים שלו, הם באמת באמת רצון פשוט להיות קרוב לה'. 

]ולקוראי הסיפורים הקודמים: מכיוון שאנחנו מבינים יותר בגנבים מאשר בבעלי  

רוח הקודש, הסיפור הנוכחי נוגע אלינו יותר מהסיפורים הקודמים. אנחנו יכולים למצוא  

בתוכנו את הרצונות המסובכים בקלות רבה יותר, מאשר את הרצון לעשות לשמה, ואת  

רים. אבל הסיפור הזה הוא סולם בעבורנו לעלות  המקום שבו העולם מאיר ולא מלא בהסת

בו אל הסיפורים הקודמים. כאשר אנחנו מבינים שמאחורי הרצונות ה'גנביים' שלנו מסתתר  

אנחנו   גם  ואיך  ל'לשמה',  שייכים  אנחנו  גם  איך  למצוא  יכולים  אנחנו  ואמיתי,  כנה  רצון 

  יכולים להאיר את כל העולם.[



 

 27עמוד | 

   (י)כיבוד הורים  

 י()בוד הורים יכ

 פרק רביעי: לייקר את הרצונות הטובים של ההורים )ב( 

לא   בצורה  לפעמים  כלפיו  התנהגו  שהוריו  מרגיש  האדם  שכאשר  ראינו  הקודמת  בפעם 
ו, ולשים פחות דגש על מה שהם  טובה ונכונה,   עליו לייקר את הרצונות הטובים של הורי

ולאפשר   להקל  יכולה   , הוריו על  הבן  של  כזו  שהסתכלות  יוסבר  הזו  בפעם  בפועל.  עשו 
הקשר   את  ולחזק  מהעבר,  השלכות  פחות  עם  יותר,  ומתוקנים  טובים  חיים  לחיות  לבן 

 עם ההורים. 

 התורה הטילה את חינוך הילדים על ההורים: 

 תנו רבנן: האב חייב בבנו למולו ולפדותו וללמדו תורה ולהשיאו אשה וללמדו אומנות.

מעבר לכך שהתורה הטילה על ההורים את חינוך הילדים, התורה גם ציוותה את  

הילדים לכבד את ההורים ולירא מהם. ציווי התורה, וטבע הילדים לשמוע בקול ההורים,  

 גורמים שטעויות של ההורים יהיו משמעותיות מאוד ובעלי השלכה רחבה ביחס לילדיהם. 

לכן על מנת לקיים את ציווי התורה "ולמדתם אותם את בניכם", על ההורים להיות  

מודעים לכך שלחינוך שלהם ולמעשים שלהם יש השלכה ארוכת טווח על הילדים, ועליהם  

 לעשות את מעשיהם בשום שכל וברגישות. 

אפילו לאחר שכבר נעשו טעויות, אם ההורים יקחו אחריות על הטעויות שלהם, זה  

יקל על הילדים להתפתח ולהתמודד עם הקשיים שנגרמו להם בעקבות הטעויות שעשו  

ההורים. הילדים לא יכולים להטיל את האחריות על ההורים, כיוון שהם מצווים במצוות  

בעי שיש לילדים מהוריהם(. לכן אם ההורים  כיבוד ומורא אב ואם )וגם בגלל המורא הט

יקחו את האחריות על עצמם, אפילו על טעויות קלות שהם עשו, או טעויות שהם עשו  

הם יקלו מעל המשא שיש על הילדים, ויאפשרו להם להתפתח בקלות   – בתום לב וכדומה 

 יותר.

לפעמים בגלל המורא מההורים, הילדים לא יכולים להטיל את האחריות על ההורים  

לא בגלל בחירה שלהם, אלא כי הם לא מסוגלים להעלות זאת על דעתם. במקרים כאלו  

יהיה קשה לילד להבחין בין טוב ללא טוב, וממילא הוא לא יוכל להתייחס בצורה נכונה  



 

  28עמוד | 

 שגוי •מעמקים  

לקשיים שעוברים עליו. אם ההורים יקחו את האחריות על עצמם הם יאפשרו לילד לשים  

 לב שמה שנעשה הוא לא טוב, בלי לפגוע במצוות כיבוד ומורא אב ואם. 

ההורים   על  היא  שהאחריות  פי  על  להאשים   –אף  אסור  לילדים 
 אותם 

אף על פי שחינוך וגידול הילדים מוטלים על ההורים, והם האחראים על מה שיקרה  

צריכים    –לילדים   שההורים  כשם  שלהם.  בקשיים  ההורים  את  להאשים  לילדים  אסור 

כחלק   כך  עליהם,  המוטל  את  לקיים  מנת  על  הילדים  כלפי  שלהם  בהתנהגות  להיזהר 

ההורים   של  לטעויות  מתייחסים  הם  כאשר  להיזהר  הילדים  על  ואם  אב  מורא  ממצוות 

 שלהם. 

כפי שנכתב בפרק על מצוות 'מורא' הדרך של הילדים לקבל חיות מהוריהם היא  

קיום מצוות מורא אב ואם. ככל שהילדים יתייחסו לטעויות של ההורים שלהם ברגישות,  

כך הטעויות של ההורים לא יפריעו להם    –כאשר הם נזהרים שלא לעבור על מצוות מורא  

יות, ואדרבה, מצוות כיבוד ומורא יעצימו את  להיות בקשר טוב עם ההורים ולקבל מהם ח

הקשר ויגבירו את החיות. כאשר הילדים מתייחסים לטעויות של הוריהם בצורה כזו, הם  

עם   בקשר  פוגעים  לא  וגם  עליהם,  לחזור  שאסור  טעויות  שיש  מכך  מתעלמים  לא  גם 

 ההורים. 

ולהיפך: ככל שהילדים יאשימו את ההורים בקשיים שלהם בלי לשים לב למצוות  

כך היחס לטעויות יפריע לילדים להיות בקשר עם ההורים ולקבל מהם חיות. יותר    –מורא  

מזה: יחס כזה לטעויות רק יגרום להם להמשיך את הטעויות של הוריהם, וכפי שהוסבר  

 בפעם הקודמת. 

 תיקון המצב על ידי מצוות כיבוד אב ואם 

על   אחראים  ההורים  אחד  מצד  כסתירה:  לכאורה  נראים  לעיל  שנכתבו  הדברים 

גידול הילדים, ואם הם יקחו אחריות על הטעויות שלהם זה יקל על הילדים להתפתח, אבל  

אף על פי כן לילדים אסור לחשוב כך. במילים ברורות יותר, מצד ההורים הם האחראים על  

ורים אחראים רק על הדברים הטובים שיש להם,  מה שקורה לילדים, אבל מצד הילדים הה

 ואסור לילדים להטיל על ההורים את האחריות על הקשיים שלהם. איך זה יכול להיות?



 

 29עמוד | 

   (י)כיבוד הורים  

המצב שנגרם לילדים בעקבות   התשובה לכך היא שכשם שההורים יכולים להקל על

הטעויות שלהם על ידי לקיחת אחריות, כך הילדים יכולים להקל על המצב הזה על ידי  

 .29קיום מצוות כיבוד ומורא אב ואם 

מצוות כיבוד אב ואם אין פירושה שהאדם יחשוב שהדברים הלא טובים שההורים  

ואם פירושה, כפי שהוסבר באורך, שהאדם   כיבוד אב  עשו הם דברים כן טובים. מצוות 

וממילא   הזה,  המקום  את  וייקר  ויכבד  אותו,  רוצים  שלו  ההורים  בו  המקום  את  יחפש 

אצ  יתפסו  עשו  שההורים שלו  טובים  הלא  הפנימי  הדברים  הרצון  את  משקפים  כלא  לו 

 שלהם. 

אם האדם יחשוב שהדברים הלא טובים שההורים שלו עשו הם דברים טובים, הוא  

לא יכבד את ההורים שלו, אלא להיפך: הוא יחשוב שהמעשים הלא טובים של ההורים שלו  

משקפים גם את הרצון הפנימי שלהם, וזוהי הצורה שבה הם רוצים להתייחס אליו. כלומר  

מספיק אוהבים אותו ולא מספיק רוצים בו, וזה  בצורה כזו האדם חושב שההורים שלו לא 

 לא נקרא לכבד את ההורים. 

לעומת זאת כאשר האדם חושב שגם אם ההורים שלו עשו טעויות, הטעויות הללו  

הוא מייקר את הרצון הפנימי של הוריו להוליד    –אינן משקפות את הרצון הפנימי של הוריו  

אותו. כך הדברים הלא טובים של ההורים נתפסים כטעות, כדברים שההורים שלו עשו  

 .30ל החיים למרות רצונם הפנימי, כחלק מהקשיים ש

T5U 
הבעיות  29 פעמים  הרבה  כמובן, 

ידי   על  לא  להיפתר  יכולות  לא  שנוצרו 
על   ולא  בלבד,  ההורים  לקיחת אחריות של 
ידי כיבוד ומורא של הילדים, אבל זה כן יכול  
להקל על עוצמת הבעיות ועל היכולת לתקן  

 אותם. 

פעמים  30 שהרבה  לב  לשים  ראוי 
התפיסה הראשונית היא שהדברים הטובים 
הטבע,  דרך  הם  לאדם  עושים  שההורים 
עושים  שההורים  טובים  הלא  והדברים 
שלהם.  נכונה  הלא  הבחירה  את  משקפים 
על  ואם  אב  ומורא  כיבוד  ממצוות  כחלק 
האדם  על  הזו:  התפיסה  את  להפוך  האדם 
שההורים  טובים  הלא  שהדברים    לחשוב 

"כחלק  הטבע,  בדרך  לו  קרו  עושים 

בפנים,   שנכתב  כפי  החיים",  של  מהקשיים 
לו   הנחילו  שההורים  הטובים  הדברים  ועל 

 להודות להם ולייקר אותם. 

לתפיסה  כללית  התייחסות  וראה 
'פרק   במאמר  ולתקונה  הזו  הראשונית 
בעבודת ה'' )בספר 'לב לדעת'( של מו"ר הרב 

 יצחק גינזבורג, תחילת ביאור ד:

הטבע הראשון של האדם "מנעוריו" 
התולדתי   וטבעו  כרצונו  לדורשו  )שיש 
וממילא להאשים   "לנער" מעליו כל אשמה, 

שנעשה עול  בכל  זולתו  מדת    –  את 

מעצם  הנובעת  וההתנצלות  ההצטדקות 
לעצמו  "זכות"  כל  לזקוף  הוא  ישותו( 
בתחילה  ואשמה.  חוב  כל  מעליו  ולהשליך 
הפרטי   הזולת  את  להאשים  הוא  מנסה 



 

  30עמוד | 

 שגוי •מעמקים  

 תיקון המצב על ידי מצוות מורא

גם מצוות מורא עוזרת לאדם לתקן מצבים לא מתוקנים שנגרמים מתקשורת לא  

נכונה עם ההורים: כחלק ממצוות מורא על האדם להיות מודע לכך שהוא תלוי בהוריו, וזה  

מה שמעניק לו חיות. לכן עליו להיזהר לא להאשים אותם ולא להתנהג בצורה כזו שתפריע  

אדם לא מאשים את הוריו לא בגלל שהוא חושב  לו להיות קשור למקור חיותו. כאשר ה 

שדברים לא טובים הם דברים כן טובים, אלא בגלל שהוא מודע לכך שהוריו הם מקור  

 הוא מתייחס לטעויות של ההורים כחלק שולי מהקשר ביניהם, ולא כעיקר הקשר.  – חיותו  

מצוות מורא מכוונת את האדם להבדיל בין טפל לעיקר: הקיום של האדם תלוי בכך  

ידי מצוות מורא האדם מודע לכך,   וזה עיקר החיות שלו. על  ירצו אותו,  שההורים שלו 

וממילא הוא מבין שכל הדברים האחרים בקשר עם ההורים, טפלים לכך שההורים רצו  

 שהוא יוולד, וגרמו שהוא יהיה קיים.

מתערבבים אצלו    –לעומת זאת, כאשר האדם לא מספיק מקיים את מצוות מורא  

הטפל והעיקר. האדם לא שם לב שהתלות בהורים היא עיקר החיות שלו, וממילא נראה לו  

שמה שההורים נתנו לו ומה שההורים לא נתנו לו זה עיקר החיות שלו, וזה עיקר הקשר  

ם ההורים על פי השאלה מה וכמה ההורים  עם ההורים. ממילא האדם דן את הקשר שלו ע

 נתנו לו, והקשר עם ההורים נעשה חיצוני ואמצעי. 

ממילא, כאשר האדם מקיים מצוות מורא אב ואם הוא יודע להבדיל בין טפל ועיקר  

יודע להבחין מה באמת מקור החיות שלו, ומה רק   גם בשאר התחומים של החיים: הוא 

כך גם כאשר האדם יתחתן, לדוגמה, הוא ידע להבחין בין עיקר וטפל, ולא   מפתה אותו.

יחשוב שעיקר הקשר הוא מה שהוא מקבל מהקשר וכדומה. בעיקר הוא ידע להבחין בין  

T5U 
מצליח(  )כשאינו  מכן  ולאחר  אליו,  הקרוב 
מנסה להאשים את הסביבה והכלל, עד שבא  
רחמנא  יתברך  העולם  בורא  את  להאשים 
שתי  משנוי  מתחיל  עצמי  תקון  ליצלן. 
הנטיות הנ"ל מן הקצה אל הקצה. על האדם  
להפנות את הזכויות כלפי חוץ )כלפי שמיא,  
וכן בהכרת טובה מלאה לאנשים שסייעו לו  

פנים בעדו כלפי  החובות  ואת  ובפועל(  ד 
)שאליבא דאמת לאמיתו אך ורק הוא אשם  
שהכל  איך  זו,  הכרה  טובים.  הלא  במעשיו 

תלוי בבחירתו החופשית לגמרי, היא התנאי  
 העיקרי לעבודת התשובה(. 

אליו ה" הקרוב  הפרטי  " זולת 
שהאדם,בטבעו הראשון נוטה להאשים, הוא  
אליו  הקרובים  שהם  הוריו  פעמים  הרבה 

 ביותר. 

 



 

 31עמוד | 

   (י)כיבוד הורים  

עיקר וטפל בקשר עם ה': שהקשר עם ה' יהיה עיקר החיים שלו, והרצון לקבל הנאה טפל  

 )או אפילו תפל(. 

בין   שהקשר  בגלל  דווקא  ילדיהם,  על  רבות  משפיעים  עושים  שההורים  טעויות 

ההורים לילדים הוא קשר קרוב ומשמעותי כל כך. הילדים זקוקים להוריהם ותלויים בהם,  

ולכן הם נפגעים בקלות מדברים לא טובים בקשר. אם, למשל, אדם אחר ידבר אליהם לא  

הוריהם ידברו אליהם לא יפה, וכדומה. כלומר  יפה וכדומה, זה לא יפגע בילדים כמו אם  

 ההשלכה של מעשי ההורים על הילדים נובעת מכך שהילדים זקוקים לקשר איתם. 

אם האדם יאשים את הוריו, ולא יקיים את מצוות מורא אב ואם, הוא יתרחק מהוריו.  

ממילא זה לא יפתור את הבעיה שהוא נתון בה אלא יחריף אותה. הבעיה של האדם היא  

שהוא זקוק לקשר עם הוריו והקשר לא עולה טוב, ואם האדם יתרחק מהוריו זה כמובן לא  

כיבוד   מצוות  הבעיה.  את  לו  קשורים  יפתור  להיות  לילדים  מאפשרת  ואם  אב  ומורא 

להוריהם אפילו אם ההורים עשו טעויות, ולכן קיום המצווה הזו עוזר לתקן מצבים לא  

 טובים אצל הילדים. 

 לייעץ על פי התורה

כאשר יועץ ניגש לעזור לאדם לצאת מבעיה וממצב לא מתוקן וכדומה, לפעמים  

מצד   טובה  לא  התנהגות  או  שגיאות  של  כתוצאה  נגרם  מתוקן  הלא  שהמצב  לו  נראה 

כזה כרוך, מטבע הדברים, בהתייחסות לקשר של המתייעץ עם   ההורים. הטיפול במצב 

ביר למתייעץ שהתיקון לקשר  הוריו. כאשר היועץ מתייחס לקשר עם ההורים עליו להס 

והתנתקות.  האשמה  ולא  ואם,  אב  ומורא  כיבוד  מצוות  הוא  ההורים  התורה   עם  מצוות 

עיטין'   'תרי"ג  הזוהר  בלשון  עצות   –נקראים  ביחס  31תרי"ג  ביותר  הטובה  שהעצה  כך   ,

 .32לתקשורת לא נכונה בין ההורים לילדים, היא מצוות כיבוד ומורא אב ואם 

T5U 
 ראה זוהר חלק ב פב, ב.  31

התמקדות בהתנהגות לא נכונה של    32

זאת,   לעומת  בעבר.  התמקדות  היא  ההורים 

וברצון   הורים  כיבוד  במצוות  התמקדות 

שההורים רוצים את בנם היא התמקדות בהווה,  

 שכן בתוכם ההורים כל הזמן רוצים בטובת הילד.

ההתמקדות בעבר עלולה 'לתקוע' את 

האדם, ולהשאיר אותו במצב הלא מתוקן שלו,  

ואי אפשר לשנות את מה   היה,  שכן מה שהיה 

שכבר נעשה. לעומת זאת ההתמקדות בהווה גם  

מאפשרת לאדם לקחת על עצמו את האחריות  

ובעיקר   וגם  אחרים,  להאשים  ולא  להשתנות 

ים  מאפשרת לאדם לשים לב שההורים שלו אוהב

אותו ורוצים בטובתו כל הזמן, גם עכשיו, וזה מה  



 

  32עמוד | 

 שגוי •מעמקים  

 :33על היועץ לזכור שעליו מוטל ללמד את המתייעץ תורה, וכמו שכתוב ברמב"ם 

כשם שחייב אדם ללמד את בנו, כך הוא חייב ללמד את בן בנו, שנאמר: "והודעתם  

לבניך ולבני בניך". ולא בנו ובן בנו בלבד, אלא מצוה על כל חכם וחכם מישראל ללמד את  

 כל התלמידים אף על פי שאינן בניו.

וברוחניות   בגשמיות  ילדיהם,  של  נכון  גידול  על  אחראיים  שההורים  כך    –כשם 

היועץ אחראי למה שיקרה למתייעץ בעקבות העצות שלו, ואסור לו לפגוע בקיום מצוות  

 . 34כיבוד הורים שלו, ובקשר שלו עם ההורים 

T5U 
ולבסוף לעזור   שיכול לקדם את הקשר ביניהם, 

את   בורא  ה'  בנוסף,  הקשיים.  על  להתגבר  לו 

לו   ונותן  בו  ומאמין  מחדש,  רגע  בכל  האדם 

את   לכבד  אותו  מצווה  והוא  רגע,  בכל  מצוות 

כיבוד   במצוות  ההתבוננות  כן,  אם  ההורים. 

הורים עוזרת לאדם להתבונן בכך שההורים שלו  

 אותו בהווה. רוצים אותו ושה' רוצה 

יש יועצים שנותנים הרבה משקל למה 

לעתים   ומצביעים  בעבר,  האדם  עם  שנעשה 

קרובות על המצב של האדם בהווה כתוצאה של  

מה שקרה איתו בעבר. אם האשמת העבר מקלה  

על האדם בכך שהוא מבין טוב יותר את הבעיה  

זה וודאי דבר    –וממילא יודע איך לתקן אותה  

להיזה צריך  שהאדם  )אלא  ונצרך  לא  טוב  ר 

לעשות זאת על ידי פגיעה במצוות כיבוד ומורא 

אב ואם, כפי שנכתב בפנים(. אבל הרבה פעמים  

שהוא   בכך  האדם  על  מקלה  העבר  האשמת 

אחרים,   האשמת  ידי  על  עצמו  את  מנקה 

ומועילה ליועץ בכך שהוא מציג את עצמו כמי 

 שיודע מה לעשות, בעוד אחרים לא יודעים.

כאשר היועץ לא שם לב למצוות כיבוד 

הורים, הוא מציג את ההורים כאחראים לטעויות  

העבר ולקשיי ההווה, ואת עצמו כמסייע הטוב  

שהיועץ   היא  הנכונה  הדרך  לאדם.  שיש  ביותר 

למתייעץ  ויסביר  בצד,  עצמו  את  לשים  ישתדל 

שבאמת ההורים הם האוהבים אותו והם הרוצים  

בו, ומצוות כיבוד הורים תעזור לו להעלות את  

היועץ   על  תיקון.  של  דרך  על  הוריו  עם  הקשר 

ההורים   עם  הטוב  שהקשר  למתייעץ  להסביר 

 הוא ההווה האמיתי שלו.

שם  33 וראה  ב.  א,  תורה  תלמוד 
 בהמשך דבריו: 

בן  ועל  בנו  על  נצטוה  למה  כן  אם 
 בנו? להקדים בנו לבן בנו, ובן בנו לבן חברו.

כלומר אדם מצווה ללמד את חברו 
את   ללמד  מצווה  שהוא  כשם  בדיוק  תורה 

 בנו, וההבדל היחיד הוא שבנו קודם. 

צריך  34 הבן  לפעמים  אמנם 
להתרחק קצת מהוריו על מנת לכבד אותם 
כאן  מצורפת  לתועלת המעיינים  יותר.  טוב 

 הערה שהובאה באחת הפעמים הקודמות:

 כתב הרמב"ם )ממרים ו, י(:

של  או  אביו  של  דעתו  שנטרפה  מי 
עד  דעתם  כפי  עמהם  לנהוג  משתדל  אמו, 
שירוחם עליהן. ואם אי אפשר לו לעמוד מפני 
שנשתטו ביותר, יניחם וילך לו, ויצוה אחרים  

 להנהיגם כראוי להם. 

 וכתב הרדב"ז שם:



 

 33עמוד | 

   (י)כיבוד הורים  

 

T5U 
תקנתה,  וזו  לפרנסה  אחרים  את  צוה  ודאי  ...אלא 
מה   מיניה,  מיכספא  ולא  געגועין  הבן  על  לה  שיש 

באחרים, ולא מצי לגעור בה ואחרים גוערים  שאין כן  
בה, ואפשר על ידי הכאה תחזור משטותה, ומעשים 
בכל יום בכיוצא בזה, והבן אי אפשר לו לעשות דבר 

 מזה.

מדבר  שהרמב"ם  במקרה  כלומר 
שדווקא   לכך  סיבות  וכמה  כמה  יש  עליו 

לו ה מאפשרת  מהוריו  הבן  של  התרחקות 
 לכבד אותם טוב יותר. 

לק מההלכה הזו, אם יש מקרים כח
להתפתח   לבן  נותנים  לא  ההורים  בהם 
הבן  על  לפעמים  עצמאית,  כאישיות 
להתרחק קצת מהוריו. אמנם על הבן לשים  
לב שהוא מתרחק על מנת שהוא יוכל לכבד 
בשביל   ולא  יותר,  טובה  בצורה  הוריו  את 

 להתנתק מהם )וכפי שהוסבר שם(. 



 

  34עמוד | 

 שגוי •מעמקים  

 שו"ת בעבודת ה' בישיבת דורשי יחודך 

כתוב שלקב"ה יש רצון עצמי למלוך, ו'אין מלך בלא עם'    שאלה: 
גחלים    –  כמו  מאוד,  ממנו  שרחוק  משהו  בלי  מלך  שאין  הכוונה 

הקב"ה   את  מעניין  זה  למה  חלשה(.  שבהם  )שהאש  עוממות 
  למלוך על משהו כל כך רחוק ממנו? 

 ץמאתמ אל 'ה

שיש    :הבושת החידושים  את  שמסביר  המודרנית,  האסטרונומיה  על  ספר  ראיתי 

שהבן אדם לא הצליח  היום באסטרונומיה. בתוך כל הספר הגדול הזה היה משפט אחד  

להתאפק ופלט אותו בתוך הספר. הוא כותב שם: כשרואים את כל הגודל הזה של היקום  

יש אלקים   כי אם  נזר הבריאה ושיש אלקים שברא את הכל,  קשה לחשוב שהאדם הוא 

 אז בשביל מה הוא צריך את כל המסביב...?  –שברא את האדם, והאדם הוא נזר הבריאה 

קראתי וזה הצחיק אותי, כי הוא חושב שהקב"ה התאמץ על זה, שזה היה מורכב  

בשבילו לעשות כ"כ הרבה גלקסיות במימדים כאלו... אבל לה' זה לא מורכב, זה לא בעיה  

ואתה חושב שזה   –בשבילו. כשאתה אומר שזה כל כך גדול ומרשים ומפתיע מה שיש שם  

 שיות... אז יש לך קושיות טפ –מצריך המון מאמץ  

כששואלים האם הקב"ה מלך ולמה זה מעניין    – זה קצת הזכיר לי את השאלה כאן 

אותו. בשבילנו זה באמת קושיא. למה? כי אנחנו רואים שמהקב"ה עד אלינו זה צמצומים  

זה כביכול מאמץ מאד    – בלשון הקבלה, והסתרים והעלמות בלשון החסידות, ובלשון שלנו  

גודל שלנו, כדי שאפשר יהיה להגיד שהוא מולך  גדול של הקב"ה להקטין את עצמו עד ה

הרי מה יכול להכעיס אותו...? במקום צמצומים או הסתרים    – וכועס וכו'. 'וחרה אף ה''  

אנחנו קוראים לזה מאמץ. הוא מתאמץ מאד כדי לרדת עד לעולם שלנו. כך    –והעלמות  

 זה נראה במשקפיים שלנו, ולכן אנחנו שואלים כזו שאלה. 

  –כותב הספר אומר: מה צריך כאלה גלקסיות בשביל הבן אדם? ואנחנו אומרים לו  

זה לא מאמץ. כך אנחנו צריכים לומר גם לעצמנו. אנחנו צריכים סיבה למה שאנחנו עושים,  



 

 35עמוד | 

   בישיבת דורשי יחודך 'ת בעבודת ה"שו 

כי יש סיבה שקדמה לנו, אבל הקב"ה לא צריך סיבות. אנחנו ממש מעניינים את ה' כי הוא  

 החליט שאנחנו מעניינים אותו.  

 הגיוני לא זה

רק   כך הרבה  כל  והוא מתאמץ  הגיוני,  לא  כך  הגיוני, כל  לא  נקרא  זה  מבחינתנו 

בשבילנו. מה יש לו ממני? זה טוב שאנחנו שואלים כך. זו הרגשה נכונה שאנחנו מרגישים  

שברור לנו שלא הגיוני שאנחנו    –בתוך עצמנו את הקושיא הזו. זה חלק מהקשר שלנו איתו  

אנחנו קיימים, אבל    –ה לברוא אותנו. אם הוא ברא אותנו  נהיה סיבה טובה למה כדאי לקב"

 אנחנו לא יכולים לומר לו שזה משתלם, שזה כדאי לו, כי אז זה לא לתאר נכון את המציאות.

כשאתה שואל למה לה' למלוך, צריך לשים לב מה אתה שואל. אם אתה שואל האם  

היא שאלה נכונה מאד. כי זה באמת לא הגיוני שהוא ירצה אותי.    –השאלה הזו נכונה בנפש  

שאני לא יכול להבין ולא אבין אף פעם למה    –והתמיהה הזאת, היא חלק מהיחס ביני לבינו  

 שהוא ירצה אחד כמוני. 

אז זה מה שהוא רוצה, ואין קושיא מכך    – אבל אם הוא החליט שזה מה שהוא רוצה  

שזה מאמץ כזה גדול ועצום, וחסר סיבה. הוא פשוט החליט. אבל ברור גם שהוא החליט  

   שיהיה אחד כזה שלא יבין אף פעם למה הוא רוצה אותי...

 

  



 

  36עמוד | 

 שגוי •מעמקים  

 

 


