
 

 1עמוד | 

   הקדמת המערכת 

 ?ךלש םולחה המ

 עובש תשרפל תודיסח

  

 74 | גיליון ו| תשפ" הכונח-ץקמ בס"ד | פרשת

האם  אני רוצה  ות  אפשר להי אני

 ושאב ם"במרה תטיש
 ונוממו ויציח םושמ

 תבישיב יללכ רועיש
 'יח ףסוי דוע'

 4 עמוד

 ףוסמ האור ט"שעבה ךאי
 המלו ?ופוס דעו םלועה

 ?ונילא רושק ןכ הז

 ירופיסב תוננובתה
 םיקידצ

 20 עמוד 11 עמוד



 

  2עמוד | 

 הכנוח-ץקמ •מעמקים  

  

 

 



 

 3עמוד | 

   הקדמת המערכת 

  הקדמת המערכת 

שלום חסידי    ח מש  הכונחו   שבת  בתוכן  מלא  חדש  עלון  לפניכם  היקרים!  מעמקים  לקוראי 
 מאמרי 'השכלה' ו'עבודה', והתבוננויות מרתקות.  -  ( הל ג נ ב  ר ו ע י ש  םג םעפהו) 

הראשון השבועעל    , ליגרכ  ,המאמר    ם ו ל ח ה   המ   –  הערפ  לש  תומולחה  לע   םעפהו,  פרשת 
 ? ך ל ש 

השני   ך יא  .הנורחאל  הפ  ומסרפ תהש  'והילא  חתפ'  ירועישל  רצק  המלשה  רמאמ  ,המאמר 
 ? ש פ נ   ו א   ר וא   –   י " ר א ה   י ב ת כ ב   ל ש מ ה  – י"ראה יבתכב רואה לש מ תא בוט ןיבהל

  שדוחמו  אלפנ  רואיב  ,ויצי ח םושמו  ונוממ  םושמ  ושיא  תייגו ס  לע ,ה ל ג נ ב  ר מא מ  ,אבהמאמר  ה
   .ו נו מ מ ו   וי צ י ח   ם ו ש מ   ו ש י א ב  ם " ב מ ר ה   ת ט י ש – איגוסה תנבהב ם"במרב

  לש  שדוקה  ח ור  לע  בושו   ,םי ק י ד צ   י ר ו פי ס ב   ת ו נ נ ו בת ה   ביבח ה   רודמל  םיכישממ  ונחנא  םשמ
 . ו פ ו ס   ד ע ו   ם ל ו ע ה   ף וס מ   ת ו אר ל  – ונילא  ךייש הז  ךיא לעו ,בוט םש לעבה

 .הארי תווצמב םיכישמ מ ,םי ר ו ה   ד ו ב י כ  רודמ ןכמ רחאל

  ינפל  תודיסח  דומיל  לע  ,'יח  ףסוי  דו ע'  הה ובגה  הבישיהמ, הפעם  שו"ת בעבודת ה'ואחרון חביב  
 . קדצ חמצה ר"ומדא לש תוננובתהל  יעצמאה ר"ומדא לש תוננובתה המ רבעמה  לעו ,הל יפתה

 . המערכת שבת שלום ומבורך, 

 : ה כ ו נ ח   ת ו י ו ד ע ו ו ת ה   –   ב ל   ו מ י ש 
 . 0527152642זושא    -   ם י ט ר פ ל   . ק ר ב   י נ ב ב   ת ב ש   י א צ ו מ   ת ו ד ע ו ו ת ה 

.    ה ע ש בבית של הרב איציק ב   , יום ראשון בלילה   , ה כ ו נ ח   ת א ז   ת ו ד ע ו ו ת ה ו  תשע וחצי
 . 0537246111לפרטים יוסף חיים  

 

 לשאלות, הערות, ולקבלת העלון 

shiurimshapira@gmail.com 

 יוסף חיים - 0537246111או בטלפון 

אנו מזכירים שקיים פורום דיונים בנושאי השיעורים, להצטרפות לפורום יש לשלוח בקשה  

 למעלה  המופיע למייל

 0733718149לשמיעת השיעורים בקול הלשון 



 

  4עמוד | 

 הכנוח-ץקמ •מעמקים  

 ? חלום שלךה  המ

והשיבולים   הטובות  הפרות  את  אכלו  הרעות  הפרות  דומים:  חלומות  שני  חולם  פרעה 
את   אכלו  מהכלא,  הדקות  יוצא  יוסף  החלומות  את  לפתור  בשביל  המלאות.  השיבולים 

הרזות   הפרות  מההתחלה:  החלומות  שני  את  לו  מספר  פרעה  ושם  פרעה,  לפני  עומד 
אכלו את הפרות השמנות והשיבולים הרעות אכלו את השיבולים הטובות. למה התורה  

 ?מספרת את שני החלומות מההתחלה 

 פרעה ות של התחוש

כאשר עבד אברהם הולך לחפש אשה ליצחק התורה מספרת את סיפורו פעמיים:  

חכמינו   רבקה.  של  למשפחתה  הסיפור  את  מספר  העבד  וכאשר  ההתרחשות  כדי  תוך 

 מתקשים בעניין, ומסבירים ש"יפה שיחתן של עבדי אבות יותר מתורתן של בנים". 

כדי   בפרשה שלנו קורה דבר דומה, והתורה מספרת את החלומות פעמיים, תוך 

ההתרחשות וכאשר פרעה מספר עליהם ליוסף. היה אפשר שהחלום יהיה כתוב רק כפי  

שפרעה מספר אותו, כמו החלום של שר המשקים או שר האופים, או כמו החלומות של  

 יוסף, אבל התורה מספרת את חלומות פרעה פעמיים. 

אותו.   מספר  שפרעה  כפי  לחלום  אותו,  חולם  שפרעה  כפי  החלום  בין  הבדל  יש 

פרעה חולים "והנה שבע פרות אחרות עלות אחריהן מן היאר רעות מראה ודקות בשר",  

לא   ורקות בשר  ורעות תאר מאד  דלות  עלות אחריהן  "והנה שבע פרות אחרות  ומספר 

כלנה הפרות רעות המראה ודקת  ראיתי כהנה בכל ארץ מצרים לרע". פרעה חולם "ותא

הבשר את שבע הפרות יפת המראה והבריאת", ומספר "ותבאנה אל קרבנה ולא נודע כי  

באו אל קרבנה ומראיהן רע כאשר בתחלה". כלומר פרעה לוקח את החלום קשה ומספר  

 אותו בצורה יותר מזעזעת ממה שהוא חלם אותו. 

אם כן, הסיבה שבשלה התורה מספרת את החלום פעמיים היא בשביל לספר גם  

את החלום וגם את התחושות של פרעה בעקבותיו. פרעה תפס את החלום כמשהו מאוד  

 משמעותי בשבילו, והיה חשוב לו שהפתרון ירגיע אותו ויסביר לו מה מזעזע אותו כל כך. 

פתרונות   זאת  ולעומת  יוסף,  של  הפתרון  את  לשמוע  שמח  שפרעה  הסיבה  זו 

החרטומים לא נכנסו באזניו. החרטומים פתרו לו "שבע בנות אתה מוליד, שבע בנות אתה  

 קובר" )רש"י(, אבל פרעה לא הרגיש שזה פותר את הזעזוע שהיה לו בחלום.  



 

 5עמוד | 

   ?מה החלום שלך 

 החלום כמסר מה'

לכאורה היה אפשר לשאול: הפתרון של יוסף נשמע יותר הגיוני ומתקבל מאשר  

הפתרון של החרטומים. פרעה הוא המלך של מצרים, והוא האחראי על מצרים, והוא חולם  

 שהוא עומד על היאור שממנו הפרנסה של המצרים. 

 למה החרטומים לא פתרו כמו יוסף? 

בשביל לענות על השאלה הזו, נקדים ונשים לב להבדל שבין פרעה ליוסף בתפיסת  

פותר   של  תפקידו  ובעיניו  בתוכו,  שנמצאת  כתובנה  החלום  את  תופס  פרעה  החלום: 

החלומות הוא להעמיק באישיות של פרעה ובחלום, וכך להגיע לפתרון. לעומת זאת יוסף  

נה את שלום פרעה… אשר האלקים עושה  מסתכל על החלום כשדר מה' "בלעדי, אלקים יע 

 הגיד לפרעה". 

זו הסיבה שיוסף לא רק פתר את החלום, אלא גם הציע מה לעשות, אף על פי שאף  

יוסף רואה את ההצעה מה לעשות כחלק מפתרון החלום. ה' רוצה   אחד לא שאל אותו. 

להגיד לפרעה מה לעשות, ולכן שלח לו את החלום, וממילא כל עוד לא יודעים מה לעשות,  

 החלום עדיין לא נפתר בשלמות. 

 שיגעון הגדלות של פרעה 

ההסתכלות של יוסף על החלום כמסר מה' היא זו שמאפשרת לו לפתור את החלום,  

לעומת פרעה והחרטומים שלא מצליחים לעשות זאת: פרעה רואה את עצמו עומד על  

שפת היאור. הפתרון הפשוט של החלום הוא שפרעה הוא אביה של מצרים, וכל הכלכלה  

טיית נפש חזקה שניתן לקרוא לה  והשפע של מצרים מגיעים מפרעה. חלום כזה מביע נ

 'שיגעון גדלות' או שם דומה. 

מצד אחד הנטיה הזו אכן קיימת אצל פרעה בצורה חזקה, וכפי שהכתוב מעיד עליו  

שהוא אומר "לי יאורי ואני עשיתיני". אבל מצד שני נטיית נפש כזו היא גם מפחידה. בסופו  

של דבר פרעה לא בורא את המצרים ולא מחיה אותם, ומחשבה שהוא זה כל העולם וכל  

את פרעה. לכן פרעה מתאר את החלום בזעזוע כזה,  מפחידה ומשתקת    –העולם תלוי בו  

אף על פי שהחלום הציג עובדות ולא זעזוע. לכן החלום גם מפחיד את פרעה והוא לא  

 מצליח לפתור אותו. 

זו גם הסיבה שהחרטומים לא מצליחים לפתור את החלום. כאשר האדם תופס את  

אי אפשר לפתור    – כל הסביבה שלו כחלק ממנו, כאילו רק הוא קיים וכל השאר הם חלום  

סימן שהסביבה קיימת והיא לא רק חלום. ואם הסביבה    – זאת. אם יש לחלום כזה פתרון  



 

  6עמוד | 

 הכנוח-ץקמ •מעמקים  

שגעון   אחרות,  במילים  אותו.  לפתור  אפשר  ואי  חלום  נשאר  החלום  אז  חלום,  רק  היא 

הגדלות של פרעה הוא גדול מדי וחזק מדי בשביל החרטומים שלו, והם לא יכולים להיכנס  

 לתוך הנפש שלו. לכן החרטומים פותרים לו פתרונות 'קטנים' שלא נכנסים באוזני פרעה. 

 לממש את רצון ה'

של   ההסתכלות  מאשר  יותר  פרעה  של  להסתכלות  דומה  יוסף  של  ההסתכלות 

החרטומים. יוסף שותף ל'שיגעון גדלות' של פרעה בכך שהוא מסכים שהחלום מעיד על  

כך שפרעה מסמל את מצרים והכלכלה של מצרים תלויה בו, וה' מעביר דרכו את השפע  

יו יותר מזה: כחלק מהפתרון של  סף, בסופו של דבר כל אדמת  ואת העתיד של מצרים. 

מצרים נעשית של פרעה. כלומר על ידי החלום ועל ידי הפתרון של יוסף, 'שגעון הגדלות'  

של   לפתרון  ולא  יוסף  של  לפתרון  מקשיב  פרעה  לכן  ומתממש.  גדל  כאילו  פרעה  של 

 החרטומים. 

רק שיש הבדל אחד 'קטן' בין ההסתכלות של יוסף להסתכלות של פרעה: יוסף לא  

חושב שהחלום אומר שפרעה הוא האבא של מצרים וכל מצרים והשפע שלה נובע מפרעה,  

אלא שעל ידי החלום ה' מעביר שדר לפרעה. יוסף לא חושב כך רק על החלום, אלא גם על  

לויה בפרעה, אבל זה רק בגלל שה' שלח  פרעה בעצמו: אמנם כל הכלכלה של מצרים ת

 אותו לכך. 

זו הסיבה שליוסף קל לפתור את החלום. החלום של פרעה כלל לא נתפס אצל יוסף  

כשגעון גדלות, אלא כשליחות שה' שלח אותו. ממילא החלום לא מפחיד ולא משתק אותו,  

גורם לו לראות שה' רוצה שהוא יעשה משהו מסויים, וה' חושב שהוא מתאים    –אלא להיפך  

 ו. לתפקיד הזה ויכול וצריך לעשות אות

כמובן, יוסף לא מסתכל כך רק על פרעה, אלא גם ובעיקר על עצמו, וכפי שהוא  

אומר לאחים בפרשה הבאה "כי למחיה שלחני אלקים לפניכם". גם יוסף חלם על כך שהוא  

המלך וכולם משתחווים לו, אבל הוא לא פירש זאת כפרעה, וחשב שהוא אליל, אלא החלום  

 .  גרם לו לרצות להביא את דבר ה' לעולם

כך יוסף באמת הביא את דבר ה' לעולם. בסופו של דבר מה שאדמת מצרים נהיתה  

של פרעה, הועיל לבני ישראל, וסידר להם מקום טוב במצרים, ובסופו של דבר על ידי יוסף  

בני ישראל ירדו למצרים ויצאו משם כעם ישראל. יוסף לא מסתכל על החלומות הגדולים  

על רצון של ה' שהולך להתממש בעולם על ידי עם  שלו כעל רצון למימוש עצמי, אלא כ 

 ישראל.



 

 7עמוד | 

   ?מה החלום שלך 

 איך אתה מצייר את הגאולה?

כשם שגאולת מצרים באה על ידי פתרון החלום בצורת ההסתכלות יוסף, כך זה גם  

היינו   ציון  שיבת  ה'  "בשוב  שכתוב  כפי  חלום,  כמו  היא  הגלות  העתידה.  לגאולה  בנוגע 

אפשר   יוסף:  כמו  לפתור  ואפשר  פרעה  כמו  לפתור  אפשר  הזה  החלום  ואת  כחולמים", 

מת הזמן  כל  שהוא  ולראות  העולם,  על  על  להסתכל  נסתכל  אם  הגאולה.  לקראת  גלגל 

נסתכל על החלום כמו    –הגאולה כטבע שקיים בתוך העולם והולך ויוצא לאור כל הזמן  

פרעה. נראה את העולם כטבע ואת הגאולה כהתממשות הטבע. אם נסתכל על זה כך, לא  

נראה את ה'חלום' כמסר מה' איך עלינו להביא את דבר ה' לעולם, אלא נראה את הגאולה  

 כטבע שמתגלגל מעצמו, ולנו אין מה לעשות מול איתני הטבע. 

כדבר   הגאולה  על  ונסתכל  יוסף,  כמו  החלום  את  נפתור  אם  לנו  אבל  שקורא  ה' 

וידרבן   אותנו  יעורר  החלום  להיפך  אותנו, אלא  ישתק  לא  ה'חלום'  לעולם,  אותו  להביא 

אותנו להביא את דבר ה' לעולם. בצורה כזו הגאולה שלה אנו מצפים היא לא התעוררות  

ה'   רצון  של  גילוי  אלא  הטבע,  של  וממהר    –והתממשות  האלקים,  מעם  הדבר  נכון  "כי 

 האלקים לעשותו".



 

  8עמוד | 

 הכנוח-ץקמ •מעמקים  

 ו נפש? אאור  –י "בי הארשל בכתמה

האחרונה למדנו את מאמר אדמו"ר הזקן על מאמר התיקוני זוהר "פתח  בתקופה  
של   ובמאמרו  וגוף,  לנפש  ה'  את  ממשיל  הנביא  אליהו  זוהר  י  התיקונ במאמר  אליהו". 
)שלקוח   אינסוף"  "אור  על   ) והנפש  הגוף  למשל  )בנוסף  הרבה  מדובר  הזקן  אדמו"ר 

וף(. כחלק מהלימוד הרב  מכתבי האר"י( ועל המאור )שהוא בעצם המקור של האור אינס 
בקצרה,   זה  ין  בעני דיבר  הרב  בשיעורים  המשל.  את  נכון  להבין  מנת  על  סדר  קצת  עשה 

 1במאמר זה החלטנו להרחיב קצת יותר את הדברים 

כאשר התורה מדברת על ה' היא משתמשת במשל של נפש וגוף. וכל התורה מלאה  

אומרת   התורה  כללי  ובאופן  וכו',  הוי'"  "יד  הוי'",  "עיני  אלוקים",  "ויאמר  כמו  בתיאורים 

שהאדם הוא באמת נברא "בצלם אלוקים". וכן בתקוני זוהר במאמר פתח אליהו הדימוי של  

רועות, רגליים( ושל מדות בנפש )חכמה, בינה, חסד, גבורה  ה' הוא דימוי של גוף )מח, לב, ז

 וכו'(. 

 וכתב על כך המהרח"ו )בתחילת שער ההקדמות(: 

דבר גלוי הוא כי אין למעלה גוף ולא כח בגוף חלילה, וכל הדמיונות והציורים אלו לא   ואמנם

ושלום, אמנם  כך חס  האזן לכשיוכל האדם מפני שהם  העליונים   לשכך את  הדברים  להבין 

האנושי   בשכל  ונרשמים  נתפסים  בלתי  לדבר  –הרוחנים  רשות  נתן  ציורים   לכן  בבחינת 

ס  בכל  פשוט  הוא  כאשר  עונים  ודמיונים  כאחד  כלם  עצמה  התורה  בפסוקי  וגם  הזוהר  פרי 

אל   ה'  "עיני  בכל הארץ",  המה משוטטים  ה'  "עיני  הכתוב  שאמר  כמו  הזה  בדבר  ואומרים 

צדיקים", "וישמע ה'", "וירח ה'", "וידבר ה'" וכאלה רבות. וגדולה מכלם מה שאמר הכתוב  

 . ונקבה" וכו'"ויברא אלקים את האדם בצלמו, בצלם אלקים ברא אותו זכר  

 ולפי זה הסביר מדוע המקובלים ג"כ מדברים על ה' במשל: 

T5U 
לכל האמור כאן ראה גם בספר 'זה   1

)מעמ' השער' בתחילת פרק   ז'  וכן בפרק  י', 

החי 212עד    207 האר"י  בחוברת  וכן   .)
 בתחילתה. 



 

 9עמוד | 

   ?נפש או אור –  י"המשל בכתבי האר 

גם אנחנו נוכל לדבר כלשון הזה. עם היות שפשוט הוא שאין    –ואם התורה עצמה דברה כך  

בתכלית הרוחניות בלתי נתפשים שם כלל, וכמו שאמר הכתוב   שם למעלה אלא אורות דקים

 . "כי לא ראיתם כל תמונה" וכאלה רבות

דהיינו המהרח"ו אומר שמכיוון שהתורה דיברה על ה' בלשון של "גוף וכח בגוף"  

לכן גם אנחנו )המקובלים( יכולים לדבר כך. ומיד אח"כ, כדי שלא נתפוס את המשל בצורה  

מגושמת, שהרי "לא ראיתם כל תמונה", הוא מכנה את מה שיש למעלה בשם "אורות" כדי  

 ית הרוחניות בלתי נתפשים שם כלל". להסביר שמדובר בדברים "דקים בתכל

לא   זה  התורה  כלומר  של  בגוף"  וכח  ה"גוף  משל  נפרדים,  משלים  שני  כאן  שיש 

של   בגוף"  וכח  ה"גוף  משל  את  רק  כאן  יש  אלא  המקובלים.  של  האורות  ומשל  והזוהר, 

התורה והזוהר, והמקובלים קוראים לגוף ולכח בגוף "אורות" על מנת שנתפוס שמדובר 

 בדברים "דקים בתכלית הרוחניות בלתי נתפשים שם כלל". 

 וכך כתב אדמו"ר הזקן )בתחילת פרק י' בשער היחוד והאמונה(:

הואיל ודברה תורה כלשון בני אדם, לשכך את האזן מה שהיא יכולה לשמוע, לכך ניתן רשות  

 לחכמי האמת לדבר בספירות בדרך משל. 

ציטט בקיצור את הקטע הראשון שהבאנו מהמהרח"ו,   הזקן בעצם  כאן אדמו"ר 

כעת הוא מצטט את ההמשך )תוך שינוי לשון, על מנת לחבר את הדברים לנושא עליו הוא  

 מדבר בשער היחוד והאמונה שם(:

, כדי שעל ידי המשל הזה יובן לנו קצת ענין היחוד של הקדוש ב"ה ומדותיו,  2וקראו אותן אורות 

גוף השמש שנקרא   עם  כדור השמש  גוף  השמש שבתוך  אור  יחוד  כעין  משל  בדרך  שהוא 

 . מאור...

לנו   כלומר אדמו"ר הזקן אומר שחכמי האמת מדברים על אורות על מנת שיובן 

ומדותיו" הקב"ה  "יחוד  של  בגוף"    3המשל  וכח  "גוף  של  המשל  הוא  ומדותיו"  )ו"הקב"ה 

 4שהתורה דברה בו(.

T5U 
בעצם   2 הוא  "ספירות"  הביטוי  גם 

בלקו"ת  אדה"ז  וכמש"כ  "אורות".  של  משל 
אור   ברמ"ק  הוא  )וכן  ב  לה,  אמור  לפרשת 

 יקר, הקדמת שעור קומה פרק ב'(. 
שם    3 החי",  "האר"י  בחוברת  וראה 
האורות הוסבר   של  המשל  במה  באריכות 

בכל  ומדוע  הגוף,  של  למשל  תורם  בעצם 
ומשל  הגוף  של  המשל  את  גם  צריך  זאת 

 האורות אינו מספיק.  
"לכך    4 אומר  הזקן  שאדמו"ר  מה 

בספירות  לדבר  האמת  לחכמי  רשות  ניתן 
שהמקובלים  למה  כוונתו  אין  משל",  בדרך 



 

  10עמוד | 

 הכנוח-ץקמ •מעמקים  

א"כ כל המשל של אור ומאור הוא בעצם משל שהמקובלים השתמשו בו על מנת  

להסביר את המשל העיקרי של התורה שהוא משל של נפש וגוף )דהיינו "גוף וגח בגוף"  

 בלשון המהרח"ו( 

, כלומר  5המילים 'אור' ו'הארה' וכדומה מבטאים התגלות של חיות מהנפש לפי זה  

הן לא מדברות על האור הגשמי, אלא על אור נפשי, חיות, כמו בפסוק "חכמת אדם תאיר  

)וכפי שאנחנו עושים פעמים רבות גם בשפה המדוברת  פניו" )קהלת ח, א( ובמקומות רבים  

  6.כיום( 

T5U 
בא   הוא  אלא  אורות,  של  במשל  מדברים 
נתן  "לכן  המהרח"ו  דברי  את  כאן  לצטט 
רשות לדבר בבחינת ציורים ודמיונים, כאשר 
בפסוקי   וגם  הזוהר  ספרי  בכל  פשוט  הוא 
התורה". כלומר הוא בא להסביר כיצד "חכמי 
האמת" הרשו לעצמם לדבר על ה' במשל של 
"ניתן  מהיכן  מובן  )ובכך  בגוף"  וכח  "גוף 

כאן רש מדבר  עליה  הרשות  אם  שכן  ות" 
אדמו"ר הזקן היא רשות לכנות את החכמה 

היכן   –בינה דעת וכו' אצל ה' בלשון אורות  
ניתנה הרשות הזו? לעומת זאת אם הרשות  
רשות   היא  הזקן  אדמו"ר  כאן  מדבר  עליה 
בלשון   ה'  אצל  שיש  'כחות'  עשר  על  לדבר 

שבאדם   בכך   –הכחות  ניתנה  הזו  הרשות 
כ וכו'(. שהתורה  ו'חסיד'  'חכם'  ה'  את  ינתה 

ואדמו"ר הזקן מוסיף שאחרי ש"ניתן רשות"  
וכח   "גוף  של  במשל  לדבר  האמת  לחכמי 
בגוף" הם "קראו אותן 'אורות' על מנת שנבין 

 את ייחוד הקב"ה ומדותיו. 
וראה, לדוגמא, בעץ חיים שער ב,    5

 ענף ג: 

בעל   אדם  בצורת  ספירות  י'  היות  מפורש  הרי 
רמ"ח אברים הנקרא כלים, ובתוכם העצמות של 
והכל כדמיון אדם   'נשמת אדם',  הנקרא  האורות 

ונשמה   גוף  בו  שיש  העליון    -התחתון  אדם  כך 
ענין  והנה  וכלים.  מי' ספירות שהם עצמות  כלול 
פנימיים  אורות  בחינת  הם  הזה  העצמות  בחינת 

ה תוך  תוך  המאירים  אשר  הנשמה  כדמיון  כלים, 
ה'  נר  שכתוב  כמו  בו  ומאירה  האדם  של  הגוף 
נשמת אדם. וזכור כלל זה כי בכל מקום שתמצא 
הנשמה   על  הכוונה  "אורות"  לשון  זה  בחבורינו 

 .הפנימית שבו ולא על הכלים עצמן

בדברי    6 שה"אור"  שאמרנו  כשם 
הוא   כך  נפשי,  דימוי  לבטא  בא  המקובלים 

המקום.   ניתן  לגבי  'מקום'  במילה  גם 
לדוגמה,  נפשי.  דימוי  כמתארת  להשתמש 
כאשר אדם לא מתחשב באחרים הוא 'תופס 
לאחרים,  מקום'  'נותן  ולא  המקום'  כל  את 
ולעומת זאת כאשר אדם שם לב לנוכחות של 
זולתו ומתחשב בה, הוא 'נותן מקום' לזולת. 
את   'צמצם'  ה'  כביכול:  ה',  אצל  גם  זה  כך 

 'לתת מקום' לעולמות.ה'אור' על מנת 



 

 11עמוד | 

   ם באשו משום חיציו וממונו"שיטת הרמב 

 ויציח  םושמ ושאב ם"במרה תשיט
 ונוממו

שיעור    ' חי יוסף  'עוד  בישיבת  לשמוע  זוכים  שבוע  שהשנה  מדי  וון  מכי ון.  בעי כללי 
ו   לומדים בהרבה ישיבות מסכת בבא קמא, ולכבוד חנוכה )המכונה "חג האורים"( החלטנ

 להגיש בפניכם סיכום שיעור בדיני אש.  
כדרכם של שיעורים כלליים, השיעור פותח בריבוי של קושיות בגמרא וברמב"ם, ולאחר  

. בסיכום זה דילגנו על כמה מהשאלות, ואת  7מכן אומר תירוץ שמיישב את כל התמיהות 
 חלקם העברנו להמשך השיעור, למקום בו הם מקבלים תירוץ.  

חדשה   פרשנות  )כדרכו(  מחדש  הרב  שתראו,  כפי  זה,  הגמרא,  בשיעור  בפשט  לגמרי 
הבנה   מתוך  בראשונים,  שמוסבר  ממה  לגמרי  שונה  באופן  הגמרא  מהלך  את  ומסביר 

   שכנראה כך למד הרמב"ם את הגמרא. 

ר' יוחנן אמר אשו משום חציו וריש לקיש אמר אשו משום  בגמרא ב"ק כב. "אתמר, 

  –מכחו קאזלי, האי    –ממונו. וריש לקיש מאי טעמא לא אמר כרבי יוחנן? אמר לך, חציו  

אית ביה    – לא מכחו קאזיל; ורבי יוחנן מאי טעמא לא אמר כריש לקיש? אמר לך, ממונא  

 לית ביה ממשא".   –ממשא, הא 

 פטור 'טמון' לדעת ר' יוחנן

מובאת קושיא של אביי על דברי ר' יוחנן "אמר רבא קשיא ליה    )כג.(בהמשך הגמרא  

לאביי למ"ד אשו משום חציו טמון באש דפטר רחמנא היכי משכחת לה". ופרש רש"י "אילו  

אדם זורק חץ והזיק בטמון, לא מיחייב בנזק?! הא קיימא לן בהאי פירקין 'פצע תחת פצע'  

לישנא אחר ואונס כרצון.  כמזיד  השוגג  נכנס  לחייב את  הוא  לעולם בטמון  חץ  ינא, האי 

 ומזיק". 

כגון שנפלה   "וניחא ליה,  זו  ואומרת שאביי בעצמו תרץ קושיא  הגמרא ממשיכה 

דליקה לאותו חצר ונפלה גדר שלא מחמת דליקה והלכה והדליקה והזיקה בחצר אחרת,  

דהתם כלו ליה חציו". ופרש רש"י "שבשעה שהדליק האש דהיינו זריקת חץ לא היה ראוי  

T5U 
מהשיעורים    7 שבשונה  אלא 

המקובלים, הרב שואל בעיקר שאלות מאוד 
פשוטות, שבדרך הלימוד המקובלת רגילים  

להתעלם מהם, וממילא להשאיר משהו קצת  
מעדיף  הרב  ואילו  הסוגיא,  בכל  'עמום' 
הגמרא   התירוץ  שלאחר  כך  אותם,  לפתוח 

 יוצאת מאוד חלקה ובהירה. 



 

  12עמוד | 

 הכנוח-ץקמ •מעמקים  

להזיק בחצר אחרת". כלומר התורה פטרה טמון באש רק במקרה שלא שייך לחייב משום  

 חציו.

מיד הגמרא שואלת על כך "אי הכי, לענין גלוי נמי כלו ליה חציו". כלומר, במקרה  

שלא שייך לחייב משום חציו, האדם אמור להיות פטור לא רק טמון, ובאיזה מקרה א"כ יש  

פטור מיוחד בטמון? עונה על כך הגמרא "אלא, למאן דאית ליה משום חציו אית ליה נמי  

גודרה ולא גדרה, דהתם שורו הוא ולא טפח באפיה". דהיינו  משום ממונו, וכגון שהיה לו ל 

ר' יוחנן שסובר שאדם מתחייב על אשו משום חציו, מודה שהוא חייב גם משום ממונו, ולכן  

ניתן לחייבו משום חציו מ"מ מחייבים אותו משום ממונו, וכשמחייבים   גם במקרה שלא 

 אותו רק משום ממונו מובן מדוע פטור על טמון. 

יוצא א"כ שלפי ר' יוחנן כל מה שהתורה פטרה על טמון זהו רק במקרה שנפלה  

ניתן לחייבו משום חציו( והיה לו לגודרה ולא גדרה   הגדר שלא מחמת דליקה )שאז לא 

)ומשום כך הוא לא אנוס וניתן באופן עקרוני לחייבו משום ממונו(. ואכן כך פסק הרא"ש  

 וכך נראה ברי"ף. 

באש,   'טמון'  לפטור  מיוחדת  הכתוב  גזירת  ישנה  בתורה  להבנה,  קשים  והדברים 

שאע"פ שהתורה חייבה באש היא פטרה טמון. ממילא בין אם נגיד שמה שהתורה חייבה  

סוף סוף התורה פטרה את הטמון.    –אשו זה דומה לחציו ובין אם נגיד שזה דומה לממונו 

דאמר אשו משום חציו וכיצד מכח קושיא זו    א"כ לא מובן מדוע יש מכאן קושיא על מאן

 הוא עושה אוקימתא בגזירת הכתוב.

והנה, הרמב"ם שגם הוא פסק כר' יוחנן )בהל' נזקי ממון יד, טו(, אעפ"כ לא כתב  

ט( הוא דווקא במקרה שכלו לו חציו  -שהפטור של טמון באש )שדיבר עליו שם בהלכות ח

 .8כנ"ל. וצריך להבין אם כן כיצד למד את הסוגיא שלנו

 פשט הפסוק לפי ריש לקיש

ם את הסוגיא, נחזור אחורה לחלק הקודם של  על מנת להסביר כיצד למד הרמב"

 כג.( הגמרא הביאה סיוע לרבי יוחנן: - הסוגיא, בחלק הקודם של הסוגיא )כב:

T5U 
כן   8 הקשה  שם  משנה  המגיד  כבר 

כך:   על  וכתב  ז"ל "על הרמב"ם,  שרבינו  ואולי 
שאין   ז"ל  שדעתו  ואפשר  אחרות,  בפנים  מפרשה 
שלא  והמימרות  והברייתות  המשניות  פשט  להניח 

. ובדברינו יוסבר  "חלקו בטמון מפני הסוגיא ההיא
כיצד בדיוק הרמב"ם למד את הסוגיא בפנים 

עם   מסתדרת  אכן  שהיא  כך  "פשט  אחרות 
 ".המשניות והברייתות והמימרות שלא חלקו בטמון



 

 13עמוד | 

   ם באשו משום חיציו וממונו"שיטת הרמב 

קרא   יוחנן:  לרבי  ליה  מסייע  ומתניתא  קרא  רבא,  תצא   –אמר  אש"  תצא  "כי  דכתיב 

מתניתא   חציו,  משום  אשו  ש"מ  הבערה'  את  המבעיר  'ישלם  "פתח    –מעצמה  דתניא 

 הכתוב בנזקי ממונו וסיים בנזקי גופו לומר לך אשו משום חציו".

הגמרא הזאת קצת קשה, הרי קודם לכן היו כמה וכמה קושיות על ריש לקיש, וכולם  

נאמרו שם בלשון קושיא ולאחר מכן הגמרא הביאה תירוץ לריש לקיש, מדוע א"כ הגמרא  

ובמקום לומר שיש קושיא על ריש לקיש כתבה הגמרא שיש  כאן ניסחה זו באופן שונה  

את   יתרץ  לקיש  ריש  כיצד  אומרת  לא  הגמרא  חריג  באופן  כאן  ומדוע  יוחנן,  לרבי  סיוע 

 הקושיות עליו?

ונראה לומר שאכן הגמרא סברה שאע"פ שלשון הברייתא היא כלשונו של ר' יוחנן  

ויש במקורות אלו סיוע לר' יוחנן מ"מ אין זה קושיא על ריש לקיש, משום שריש לקיש יכול  

 בפשטות להסביר את המקורות האלו לפי שיטתו. וכדלקמן: 

יצאה   שהאש  אע"פ  הבעירה"  את  "המבעיר  הוא  שהאדם  שאומר  הפסוק  לגבי 

יצאה   אותנו שאע"פ שהאש  ללמד  בא  הפסוק  יסביר שאכן  לקיש  נראה שריש  מעצמה, 

מעצמה ולא הבעלים הדליק אותה, מ"מ מכיוון שהיא יצאה בחצירו הרי הוא אחראי עליה  

". כלומר, בעוד שלפי ר' יוחנן  והתורה מחייבת אותו לשלם כאילו הוא "המבעיר את הבערה

המילים "כי תצא אש" באו לומר שהאדם לא הדליק בתוך של חבירו אלא הדליק בתוך שלו  

והדליקה יצאה לתוך של חבירו, והפסוק בא לומר שגם במקרה כזה "שלם ישלם המבערי  

את הבעירה", שנחשב שהוא הבעיר את הבעירה; לפי ריש לקיש אין כלל הוה אמינא לומר  

היא  ש היא  בין  שמזיק,  כממונו  נחשבת  שהאש  )משום  פטור  יהיה  שלו  בתוך  המדליק 

התחילה בחצר חבירו ובין אם היא התחילה בחצירו באותה מידה, ואדרבה, באש שהתחילה  

בחצירו יש יותר סיבה לומר שהאדם חייב, משום שהיא יותר "ממונו"( אלא המילים "כי  

את האש אלא היא פרצה מעצמה )או ליתר    תצא אש" באו לומר שהאדם כלל לא הדליק

דבר   בסופו של  הדליק את האש, העיקר שהיא  מי  לנו  לומר שלא משנה  באו  הם  דיוק, 

יצאה(, והפסוק בא לומר שאעפ"כ "שלם ישלם המבעיר את הבעירה", והאדם חייב על אש  

 שלו שהזיקה אע"פ שלא הוא הדליק אותה. 

וכן לגבי הברייתא, יש לומר שריש לקיש יסביר שזה בדיוק מה שהיא באה ללמד  

מהפסוק, שאע"פ שהאש היא נחשבת "נזקי ממונו" והתורה מתייחסת כאילו היא זו שהזיקה  

ולא כאילו האדם הזיק )"כי תצא אש", התורה מדברת על האש ולא על האדם(, וניתן היה  

א היא לא נחשבת האש שלו והאדם לא יתחייב  לחשוב שאם האדם לא הדליק אותה ממיל 



 

  14עמוד | 

 הכנוח-ץקמ •מעמקים  

, לכן סיים הכתוב "בנזקי גופו" ודן על האדם "המבעיר את הבעירה" ומתייחס אליו  9עליה 

כאילו הוא זה שהזיק ואשו היא כמו חציו, שכמו שכשאדם יורה חץ הוא חייב עליו אע"פ  

והוא    10שהחץ אינו שלו, כך כאן, אדם שיצאה אש מחצירו הוא נחשב "מבעיר את הבעירה" 

 11יהיה חייב עליה אע"פ שהאש אינה שלו. 

 )נזקי ממון יד, ד(: 12וכך אכן נראה ברמב"ם, שכתב כך

נפלה דלקה בחצרו, ונפל גדר שלא מחמת הדלקה, ועברה הדלקה בחצר אחרת, אם היה  

חייב. למה הדבר דומה? לשורו שיצא והזיק שהיה לו    – יכול לגדר הגדר שנפל ולא גדרו  

 לשמרו ולא שמרו. 

הרמב"ם לא כותב כיצד נפלה הדליקה בחצר, ונראה מכך שאין זה משנה כיצד היא  

נפלה. אלא עצם העובדה שיש דליקה בחצר של האדם והוא יכול לעצור אותה ולא עוצר  

הדליקה נחשבת ממונו המזיק והאדם חייב עליה. וזהו אכן חידוש עצום להלכה, שלא    –

 ינו המקור של הרמב"ם ברור. מצאנו בפוסקים מי שיגיד דבר כזה. ולדבר

T5U 
שמה    9 לומר  צריך  היה  זה  ולפי 

שכתוב "כי תצא אש" הכוונה שהאדם הדליק  
יצאה מעצמה מהחצר  ולאחר מכן היא  אש 

 והלכה והזיקה. 
לדרשה   10 מאוד  מתאים  זה  הסבר 

"כי תצא המובאת בהמשך )ס:( באותו הקשר:  
ישלם   "שלם  מעצמה  תצא  קוצים"  ומצאה  אש 
את   לשלם  עלי  הקב''ה  אמר  הבערה"  את  המבעיר 
שנאמר   בציון  אש  הציתי  אני  שהבערתי  הבערה 

יא( "ויצת אש בציון ותאכל יסודותיה" ואני -)איכה ד
ט( "ואני אהיה  -עתיד לבנותה באש שנאמר )זכריה ב

שאע"פ   . לה חומת אש סביב ולכבוד אהיה בתוכה"
שהקב"ה אינו אשם באש, אלא היא רק דלקה 
ברשותו )ע"י עם ישראל( הוא מתייחס כאילו 
לקמן   )וראה  האש  את  שהדליק  זה  הוא 
שלמסקנת הגמרא אכן הסבר זה בפסוק נכון  

 גם לפי ר' יוחנן(.   
את    11 ליישב  יכול  לקיש  ריש  בכך 

הסוגיא.  בתחילת  עליו  שהוקשה  מה 

הגמרא   אומרת  הסוגיא  יוחנן "בתחילת  ורבי 
  – מאי טעמא לא אמר כריש לקיש? אמר לך, ממונא  

שאמנם    ". לית ביה ממשא  –אית ביה ממשא, הא  
להגיד  כדי  ממשי  משהו  כאן  שיהיה  צריך 
שיש   וללא  עליו,  הבעלים  הוא  שהאדם 
ממשות קשה לומר שיש כאן בעלות. אך ריש 
מצריכים  לא  אנחנו  שאכן  סובר  לקיש 
שהאדם יהיה בעלים על האש על מנת לחייב 
הוא   ברשותו  שיצאה  אש  כל  אלא  אותו 
אחראי לכבותה ואם לא כיבה אותה ממילא  

הבעלים כאילו האו הבעיר אע"פ    הוא נחשב
לא   והוא  אותה  הבעיר  לא  הוא  שבפועל 

 הבעלים שלה. 
הרמב"ם   12 בהמשך,  שנראה  כפי 

פוסק כר' יוחנן ולא כמו ריש לקיש, אך כמו 
שנראה, בעניין זה ר' יוחנן מודה לריש לקיש,  
וכדברי הגמרא "מאן דאית ליה משום חציו  

 אית ליה נמי משום ממונו".



 

 15עמוד | 

   ם באשו משום חיציו וממונו"שיטת הרמב 

 הסבר מהלך הגמרא לפי הרמב"ם

על פי הנ"ל נבוא להסביר את קושיית אביי מדין טמון. נקדים ונאמר שכל הפטור  

של טמון הוא "במדליק בתוך שלו והלכה ודלקה בתוך של חבירו, אבל מדליק בתוך של  

. ובטעם הדבר כתב הרשב"א  13חבירו משלם כל מה שבתוכו" )גמ' סב., רמב"ם נזק"מ יד ט( 

)סא: בד"ה אמר, וכעי"ז גם בתוס' שם בסוד"ה אלא( "שלא באש זה פטרה בו תורה את  

בגדיש של   ודלקה  ובאה  יצאה ממקום אחר  כלומר  רחמנא,  ד'כי תצא אש' אמר  הטמון, 

 אחרים, אבל במדליק בתוך של חברו לא פטרה". 

לומר   באו  אש"  תצא  "כי  המילים  חציו"  משום  "אשו  דאמר  שלמאן  ראינו  קודם 

את   "המבעיר  הוא  עצמו  האדם  כאילו  נחשב  זה  הרי  ממקומה  יצאה  שהאש  שאע"פ 

במקרה   מיוחד  פטור  ללמוד שיש  ניתן  שיטתו  לפי  כיצד  אביי  זה מקשה  לפי  הבעירה", 

ממקומה, הרי לפי שיטתו    שהאדם לא הבעיר את שדה האחר בידיו אלא האש יצאה מעצמה

התורה באה לומר שגם במקרה שהאש יצאה ממקומה הרי זה נחשב כאילו האדם עצמו  

הדליק את האש בידיו, וא"כ לא אמור להיות כל הבדל בין "מדליק בתוך שלו והלכה ודלקה  

 בתוך של חבירו", לבין "מדליק בתוך של חבירו". 

בתחילה מתרץ אביי שגם לפי ר' יוחנן יש מקרה בו יש הבדל בין "מדליק בתוך שלו  

והלכה ודלקה בתוך של חבירו", לבין "מדליק בתוך של חבירו", והוא "כגון שנפלה דליקה  

לאותו חצר, ונפלה גדר שלא מחמת דליקה והלכה והדליקה והזיקה בחצר אחרת, דהתם  

 כלו ליה חציו". 

כמובן שתירוץ זה לא מספיק, שהרי אם אכן ר' יוחנן לומד שהפסוק בא לומר שאש  

שיצאה מעצמה ממקומה נחשבת כאילו האדם הבעירה חוץ למקומה, והוא לא בא לומר  

שאש שפרצה מעצמה נחשבת כאילו האדם הבעירה, א"כ אין מקור לחייב במקרה שהאש  

ש"נפלה גדר שלא מחמת דליקה, והלכה  יצאה מעצמה. וממילא גם אין מקור לחייב במקרה  

 והדליקה והזיקה בחצר אחרת".  

על כן אומרת הגמרא שלא הבנו עד עכשיו נכון את רבי יוחנן. עד עכשיו חשבנו  

שרבי יוחנן סובר שאשו היא לגמרי כמו חציו, וממילא במקרה שהאש דלקה מעצמה או  

T5U 
אנחנו מדברים כאן על הפטור של   13

"ואכלה   הכתוב  מגזירת  נלמד  שהוא  טמון 
גדיש או הקמה או השדה", שדרשו )ב"ק ס.( 
"מה קמה בגלוי אף כל בגלוי". אמנם מלבד 

והוא במקרה שהיו   יש עוד פטור,  זה  פטור 
בני  דרך  שאין  כלים  הגדיש  בתוך  טמונים 
אדם להטמינם, שהוא נלמד מסברא, וממילא 
גם במקרה שהאדם הדליק בתוך  קיים  הוא 

 שדה חבירו, כמבואר בגמ' וברמב"ם שם. 



 

  16עמוד | 

 הכנוח-ץקמ •מעמקים  

והזיקה בחצר אחרת" סברנו   והדליקה  והלכה  גדר שלא מחמת דליקה,  במקרה ש"נפלה 

שיהיה פטור לפי ר' יוחנן. אך כעת הגמרא אומרת שר' יוחנן אכן סובר גם הוא שאשו היא  

ממונו, ובעצם גם הוא לומד את הפסוק כמו ריש לקיש, וסובר שהפסוק בא לומר שאע"פ  

הדליק   האדם  ולא  מעצמה  יצאה  את  שהאש  "המבעיר  הוא  כאילו  חייב  הוא  הרי  אותה 

הבעירה". אלא שר' יוחנן סובר שהתורה חייבה את האדם שהאש שלו הדליקה כאילו הוא  

בעצמו הדליק בחציו, וכל מה שהוא חולק על ריש לקיש זה רק בעניין התשלומים על נזקי  

ואין תשלומי  14האש  נזק  , שריש לקיש סובר שזה כמו בממונו המזיק, שיש רק תשלומי 

ארבעה דברים, ואילו ר' יוחנן סובר שכשהאש מזיקה האדם חייב בכל ה"חמישה דברים"  

 שהחובל בחבירו חייב בהם. 

 וכך מדוייקת לשון הרמב"ם )הלכות נזקי ממון, פרק י"ד הלכה ט"ו(: 

בו וחבלה  האדם  את  והזיקה  שעברה  וברפויו    -אש  ובשיבתו  בנזקיו  חייב  המבעיר  הרי 

על פי שאשו ממונו הוא, הרי הוא כמי שהזיק  בידו, שאף  כאילו הזיקו  ובבשתו  ובצערו 

 אינו חייב אלא בנזק בלבד.  -אבל אם הזיקה בהמתו או בורו את האדם 15בחציו.

 חיוב בחמישה דברים כשכלו לו חציו

גם   זה  דברים,  חמישה  אשו משום  על  שחייב  שמה  לומר  צריך  דברינו,  כנים  אם 

והזיקה בחצר אחרת", אע"פ   והדליקה  והלכה  גדר שלא מחמת דליקה,  במקרה ש"נפלה 

שהגמרא אומרת "דהתם כלו ליה חציו". משום שר' יוחנן אכן לא סובר שהחיבו על האש  

מודה שהחיוב על האש היא כמו ממונו  זה רק במקרה שאפשר לדון אותה כחציו, אלא הוא  

שהזיק, אלא שסובר שכאשר האש מזיקה דנים את האדם כאילו הוא בעצמו והזיק וממיאל  

 מחייבים אותה בחמישה דברים. 

וכך באמת נראה מלשון הרמב"ם שציטטנו, שבכל מצב חייב על האש משום חמישה  

 דברים ולא רק במקרה שלא כלו לו חציו.

T5U 
בסוף הסוגיא הגמרא שואלת על   14

מחלוקת ר' יוחנן וריש לקיש "מאי בינייהו", 
והדברים קשים, הרי יש הרבה נפק"מ בין ר'  
לדברינו  אך  הסוגיא,  לאורך  לר"ל  יוחנן 
הכותרת   תחת  לקמן  גם  וראה  מיושב, 

לפי   שנתיישבו  ברמב"ם  נוספות  "תמיהות 
 דברינו". 

שלשיטת   15 לכך  נוספת  ראייה 
הרמב"ם אש היא ממון, ורק חייב עליה כמו 
חץ, מכך שהרמב"ם שם את אש בהלכות נזקי  

 ממון ולא בהלכות חובל ומזיק. 



 

 17עמוד | 

   ם באשו משום חיציו וממונו"שיטת הרמב 

 פטור טמון

ולפי דברינו יתורץ גם מה ששאלנו בהתחלה על דין טמון. הפטור של טמון הוא  

שהדליקה   פשוט  במקרה  גם  אך  בידיים,  מזיק  נחשב  לא  שהאדם  במקרה  רק  באמת 

התפשטה מחצירו לחצר חבירו אין האדם נחשב מזיק בידיים. שהרי כפי שאמרנו, גם ר'  

וכל מה שהוא אמר שהיא משום חציו,  יוחנן מודה שהאדם חייב על אשו כמו שממונו הזיק,  

זהו רק לעניין התשלומין, שחייב בחמישה דברים כמו חציו, אבל בוודאי שאין האדם עצמו  

 נחשב כמזיק בידיים. 

 תמיהות נוספות ברמב"ם שנתיישבו לפי דברינו

 מסירת שלהבת ביד חש"ו

בגמ' בדף נט: נחלקו ר' יוחנן וריש לקיש בדין המוסר שלהבת לחש"ו, שלר' יוחנן  

פטור ולר"ל חייב; והגמרא אצלינו בדף כב: מבינה שמחלוקתם זו תלויה במחלוקתם האם  

יוחנן שאשו משום חציו הרי הוא חייב רק   ר'  אשו משום חציו או ממשום ממונו. שלפי 

כן במקרה שהחש"ו הדליקו את האש הוא יהיה  במקרה שהוא עצמו הדליק את האש, ול

פטור; ולפי ר"ל שאשו משום ממונו הוא יהיה חייב בכל פעם שהאש שייכת לו אע"פ שלא  

אמור   לכאורה  יוחנן,  כר'  כאמור  שפסק  הרמב"ם  זה,  ולפי  מחייב.  ר"ל  ולכן  הדליק,  הוא 

 מחלוקת זו.לפסוק גם במחלוקת זו כר' יוחנן, אך מפורש פסק )נזק"מ יד, ה( כר"ל ב

ולדברינו מיושב, שכל מה שהגמרא סברה שהמחלוקות תלויות זו בזו, זה רק לפי  

ההו"א שאכן ר' יוחנן סובר שהחיוב על אשו הוא משום שהוא הדליק וירה את החץ, אך  

למסקנת הגמרא שגם ר' יוחנן מודה שהחיוב על אשו הוא משום שהיא כממונו, אזי אין  

צריך באמת להסביר מהו טעמו של ר' יוחנן, ועניין  המחלוקות תלויות זו בזו )אלא שלפי זה  

 זה התבאר בשיערו בפני עצמו, ואכמ"ל(.

 לו סמוך וגדי  לו כפות  עבד

 בדף כב: הובאה שאלה על ריש לקיש:

חייב. עבד   -תא שמע: "המדליק את הגדיש והיה גדי כפות לו ועבד סמוך לו ונשרף עמו

ונשרף עמו לו  וגדי סמוך  לו  פטור". בשלמא למ"ד אשו משום חציו משום הכי    -כפות 

פטור, אלא למ"ד אשו משום ממונו אמאי פטור? אילו קטל תוריה עבדא הכי נמי דלא  

הכא במאי עסקינן? כשהצית בגופו של עבד דקם   מיחייב?! אמר לך רבי שמעון בן לקיש:

 .ליה בדרבה מיניה



 

  18עמוד | 

 הכנוח-ץקמ •מעמקים  

חננאל, רש"י ועוד רבים( הסבירו את הגמרא כך: אם היה עבד  רוב הראשונים )רבינו  

כפות אז לפי מ"ד אשו משום חציו צריך להיות חייב מיתה על העבד )כמו שחייבים מיתה  

על חיצים( ולכן קלב"מ ויהיה פטור על הגדי, ולפי מ"ד אשו משום ממונו לא יהיה חייב 

 ש שאמרו שגם על העבד(.מיתה על העבד ולכן יהיה חייב תשלומים על הגדי )וי

 אך נראה שהרמב"ם למד אחרת, שכך כתב בהלכות נזקי ממון פרק י"ד הלכה י': 

המדליק בתוך שדה חברו, ויצאת האש ונאכל הגדיש, והיה גדי כפות לו ועבד סמוך לו,  

חייב, שכן דרך בני אדם לעשות בגדיש. היה עבד כפות לו וגדי סמוך לו, ונשרף    -ונשרף עמו

 .פטור -עמו

לפי הרמב"ם השאלה שעל פיה קובעים אם המבעיר חייב או פטור היא האם דרך  

בני אדם להניח ככה בגדיש, ולא האם יתחייב מיתה על העבד. יוצא שהרמב"ם, כנראה, לא  

 למד את הגמרא כמו שאר הראשונים אלא בצורה אחרת. 

שדה   בתוך  במדליק  טמון  בדיני  כמו  הוא  העבד  על  כאן  למד שהפטור  הרמב"ם 

חבירו )ומאוד מתאים לכך שדין זה הובא במשנה בהקשר לדיני טמון(. הרמב"ם אומר שאם  

הדלקת את הגדיש והיה גדי סמוך לו ועבד כפות לו אתה פטור בגלל שאין דרך לשים כך  

א בגלל שלא היית צריך לחשוב שישימו ככה  בגדיש ואז זה נחשב טמון שפטור עליו מסבר

לשים עבד סמוך    - בגדיש. ואם שמו גדי כפות ועבד סמוך אתה חייב כי זו הצורה הרגילה

 וגדי כפות. 

כזה בגדיש    סבראה היה עלי להעלות בדעתי שתשים דבר  כי לא  שפטור בטמון 

מתאימה למ"ד אשו משום חציו כי הוא משליך את החיוב על האש על האדם )אדם המזיק(,  

אבל למ"ד אשו משום ממונו לא שייך לפטור טמון מסברא שלא היה עלי להעלות על הדעת  

י הזקתי אלא מצד ממוני שהזיק ועל  שיהיה שם אש מכיוון שאני לא מתחייב מצד מה שאנ

 ממוני שהזיק אין סברא שאפטר בגלל שלא ידעתי שיהיה שם משהו.

בשלמא למ"ד אשו משום חציו משום  לפי הסבר זה כך הרמב"ם למד את הגמרא שלנו:  

אלא כי מי שאומר שאשו משום חיציו אומר שפטור מצד טמון )שנלמד מסברא(.    -הכי פטור

פטור? אמאי  ממונו  משום  אשו  בטמון    - למ"ד  לפטור  סיבה  אין  ממונו  משום  אשו  למ"ד  כי 

האם כשהשור שלי יהרוג    - אילו קטל תוריה עבדא הכי נמי דלא מיחייב?!  מסברא כמו שבואר.

עבד אני יפטר בגלל שאני לא ידעתי שהעבד נמצא שם?! הרי שלא מסתבר לפטור בטמון  

כשזה ממון המזיק. ולכן אין לגמרא ברירה אלא לתרץ שלפי ריש לקיש הפטור כאן    מסברא

אמר לך  היא אומרת:  הוא מצד קלב"מ למרות שזה לא פשט כלל במשנה כמו שבואר. ולכן 



 

 19עמוד | 

   ם באשו משום חיציו וממונו"שיטת הרמב 

אבל לפי    .רבי שמעון בן לקיש: הכא במאי עסקינן? כשהצית בגופו של עבד דקם ליה בדרבה מיניה

 רבי יוחנן לא מדובר כאן כלל בקלב"מ.

באמת מאוד מסתבר שלא יהיה קשר לנושא קלב"מ לפי רבי יוחנן, כי לא מסתבר  

שלפי רבי יוחנן יתחייב מיתה כשאדם שרף אדם אחר אם לא הצית בגופו, שהרי כל מה  

שלפי רבי יוחנן חידשה התורה שאשו משום חציו היא חידשה בעניין היזק אבל לא לעניין  

לו    16מיתה  קוראת  התורה  תשלומין  לעניין  המבעיר",  ישלם  "שלם  נאמר  בפסוק  )שהרי 

 "המבעיר" ולא כתוב כן לעניין דברים אחרים(.  

T5U 
כן   16 שהרמב"ם  לומר  אולי  אפשר 

אלא  הראשונים  שאר  כמו  הגמרא  את  למד 
חזרה  כמו שהסברנו,  רבא,  שבגלל שכשבא 

מהה"א בה  זה   -הגמרא  חציו  משום  שאשו 
לפסוקים, שנאמרו בממון המזיק, בלי קשר  

אש   גדרי  על  מנותקת  סברא  כביכול  אלא 

כללי מההבנה    -באופן  בה  חזרה  גם  היא 
בשרפה   אדם  יהרוג  אם  יוחנן  רבי  שלפי 
את   למד  יוחנן  שרבי  מכיוון  מיתה  יתחייב 
בהיזקים   שנאמר  מפסוק  חציו  משום  אשו 
רוצח.  לדיני  משם  להשליך  מסתבר  ולא 

 וצריך עיון.



 

  20עמוד | 

 הכנוח-ץקמ •מעמקים  

  תוארל – התבוננות בסיפורי צדיקים
 ו פ וס דעו  םלועה ףוסמ

פעם אחת שאלו מהבעש"ט איזה דבר מן הדברים, פתח את ספר הזהר שהיה מונח על 

לנכון  ושכיוון  איתו  שהאמת  נמצא  ואח"כ  המאורע,  כל  להם  ואמר  בו  והסתכל  שולחן 

 בדבריו.

וראה  ידע  מעט  בו  והסתכל  הזוהר  ספר  את  שפתח  בשביל  וכי  הקדוש:  פיו  את  שאלו 

 מרחוק? 

 השיב הבעש"ט:

וגם    - ועד סופו,  עולמו היה מאיר מראש העולם  בו הקב"ה  הלא מצינו, שהאור שברא 

וכיון שראה הקב"ה שאין העולם כדאי להשתמש באור זה עמד   האדם יכול לראות בו; 

וגנזו לצדיקים לעתיד לבוא, והיכן גנזו? בתורה, וכשאדם לומד תורה לשמה מאיר לו נתיב  

 ו, כמו אז, קודם שנגנז האור.להשכיל ולשאת מראש העולם ועד סופ

 (15)סיפורי חסידים, סיפור 

כדרכנו נפתח בשאלה: האם הבעש"ט יכול לראות למרחוק או לא? אם הוא יכול  

מה יעזור לו ספר הזהר?    – לשם מה הוא צריך את ספר הזהר? ואם הוא לא יכול   –לראות  

 וכי מצינו אדם שאיננו בעל רוח הקודש שספר הזהר הופך אותו לבעל רוח הקודש?

לשם כך ננסה להתמקד בהסבר הבעש"ט. מהו אותו אור שהאיר מראש העולם ועד  

 סופו? ומהי משמעות גניזתו בתורה?

 מופשט גשמי – אור

שונה   בראשית  במעשה  האור  בריאת  סיפור  אור.  מהו  להבין  ננסה  כל  ראשית 

מסיפור בריאתם של שאר הנבראים. בכל דבר שברא ה' יתברך מסופר על אמירתו ואח"כ  

ומיד מוצאים שהוא קיים. לדוגמא,    – על עשייתו, ואילו באור מסופר על אמירתו בלבד  



 

 21עמוד | 

   סופו ועד העולם מסוף לראות – התבוננות בסיפורי צדיקים  

מסופר  הרקיע  רקיע ":  17בבריאת  יהי  אלקים  מכן:    ויאמר  שלאחר  ובפסוק  המים",  בתוך 

 ויהי אור". –: "ויאמר אלקים יהי אור  18אלקים את הרקיע". אך בבריאת האור נאמר  ויעש"

-בניגוד לכל הנבראים ששייך לתאר את קיומם בלשון של עשייה, האור הוא נברא 

גשמי מאוד מופשט, וניתן לומר שהוא נוטה אל הנבראים הרוחניים, ולכן לא שייך לומר  

 הוא כבר קיים.   –עליו לשון 'עשייה'. מייד אחרי שה' אומר שיהיה  

מסיבה זו אומר אדמו"ר הזקן שהאור הוא משל טוב לאלוקות. האור לא ממשי, לא  

תופס מקום ולא מאוד מוחש, ולכן כשרוצים להמשיל אלוקות במשל גשמי, על מנת שיהיה  

 19האור הוא משל טוב לכך.  – מובן לנו וייתפס בתוכנו 

יכולים   אנחנו  לאלוקות,  טוב  ושהוא משל  תופס מקום,  לא  אחרי שהבנו שהאור 

להבין יותר מהו אותו אור שמאיר מסוף העולם ועד סופו, וכיצד אפשר לראות דרכו את  

 העולם מראש ועד סוף. 

כל דבר בעולם מכסה ומסתיר על זולתו; הקיר מכסה    –במבט הפשוט והרגיל שלנו  

על מה שמאחוריו והאדם מכסה על מה שבתוך נפשו. אבל אם העולם מאיר, ומשיל קצת  

מגשמיותו, אפשר לראות גם מעבר למחיצות הקיימות. כאשר האלוקות שבתוך כל דבר  

ה' ר ומאיר  מאירה, כשמתבוננים על העולם בצורה שבה  גלוי    – ואה הכל, שהכל שקוף, 

 אפשר לראות גם מעבר לקיר וגם לתוך נפשו של האדם. 

מלא   שהעולם  שלנו,  במציאות  עושים  מה  מאיר?  לא  העולם  כאשר  עושים  ומה 

מחיצות והסתרים? במציאות כזאת האור גנוז בתוך התורה. על ידי התורה אפשר להסתכל  

את   מעט  להשיל  מצליחים  תורה  כשלומדים  העולם.  על  ה'  של  המבט  מנקודת  באמת 

וא ה'  של  רצונו  את  ולראות  והסתרותיו,  העולם  המציאות  מחיצות  בתוך  גם  מציאותו  ת 

 הגשמית. 

 הפנימיות את שחושף דיבור

ממש כמו שעומדים מול אדם ומרגישים שהפנימיות שלו, וכל העומקים של הנפש  

שלו, חסומים בפנינו, שיש בינינו מחיצות שמפרידות, ורק על ידי דיבור, שבו הוא מגלה  

ופנימיותו   רצונותיו  ואת  נפשו  עומקי  כל  את  המחיצות,    – לנו  לדלג מעל  יכולים  אנחנו 

T5U 
 ז.-בראשית א, ו 17
 שם ג. 18

וראה על כך עוד בחוברת "האר"י  19
 הח"י" בתחילתה. 



 

  22עמוד | 

 הכנוח-ץקמ •מעמקים  

ולראות אותו בשקיפות, לראות את הנפש שלו מאירה עד אלינו. כך, על ידי הדיבור של ה'  

אלינו, בתורה הקדושה, אנחנו יכולים לראות ולשמוע את מה שמעבר למחיצות הקיימות  

 בעולם, לראות איך כל העולם באמת מאיר ושקוף, ואין שום מחיצה שמפסיקה. 

, קל  20ובפרט, כאשר לומדים את פנימיות התורה, שם ה' נגלה יותר ומוסתר פחות

לכן   ונעלמות.  יורדות  והמחיצות  המציאות,  כל  את  מאיר  ה'  של  האור  את  לראות  יותר 

, הספר המאיר, ודרכו יכל לראות את האור של כל העולם,  הזהרהבעש"ט פתח את ספר  

 וכיצד אין מחיצות ואין הסתרים. 

 !אלינו קשור זה

אחרי שראינו והבנו איך הבעש"ט יכול לראות דרך ספר הזהר מסוף העולם ועד  

סופו, עולה השאלה מאליה: מה הקשר אלינו? וכי קריאה בספר הזהר תעזור לנו לראות  

משהו? וכי אנחנו יכולים להפשיט את העולם מגשמיותו לראות את האור המאיר של ה'  

 יתברך?

 :21המתקה -הבדלה-נענה על כך בסדר של הכנעה

הכנעה: התחושה הזאת בעצמה, שהסיפור הזה לא שייך אלינו, וכמה    –ראשית כל 

מעמידה אותנו במקום    –שנלמד ונפתח את ספר הזהר, לא נראה מסוף העולם ועד סופו  

כנה להדבק   ורצון  ובהיר מול מי שאנחנו באמת, מכניסה בנו תחושה של שפלות,  בריא 

 בצדיקים ובדרכיהם. 

העולם,   לבין  בינינו  שיש  שהמחיצות  מבינים  אנחנו  ההבדלה,  שלב  הבא,  בשלב 

הם מחיצות שאנחנו מייצרים. וההבנה הזאת היא    – בינינו לבין עצמנו, ובינינו לבין זולתנו  

 כבר הרהור תשובה אמיתי. 

כן   שהסיפורים  להרגיש  הוא  העיקר  ההמתקה.  לשלב  להגיע  הוא  העיקר  אבל 

שייכים אלינו. עלינו להרגיש שהבעש"ט פורט לנו על נימים עמוקים בתוכנו, נימים שבהם  

גם אנחנו מרגישים שאנחנו שייכים אל המבט של ה', מקומות פנימיים ועמוקים שבהם גם  

T5U 
ר הרב יצחק כפי שאמר פעם מו"  20

גינזבורג שליט"א: 'בנסתר ה' נגלה, ובנגלה ה' 
 נסתר'.

להסברה מפורטת על דרך עבודה    21
הכנעה של  ראה    -הבדלה-זו  המתקה, 

 בהקדמת הספר החדש 'מקדש עמו ישראל'. 



 

 23עמוד | 

   סופו ועד העולם מסוף לראות – התבוננות בסיפורי צדיקים  

אנחנו יכולים להסיר את כל המחיצות ולראות את העולם בשקיפות מוחלטת, לראות שאין  

 עוד מלבדו.

", אמון  22בפרט כאשר אנחנו נותנים עצה לזולת, עלינו לדלות מתוכנו "מים עמוקים 

אמיתית   עצה  לייעץ  יכולים  אנחנו  כך  ה'.  של  המבט  את  שלנו  בשייכות  ועמוק  פנימי 

  ומאירה.

T5U 
איש"    22 בלב  עצה  עמקים  "מים 

 )משלי כ, ה(. 



 

  24עמוד | 

 הכנוח-ץקמ •מעמקים  

 (9) כיבוד הוריםוות צמ

הקודמות   הורים  בפעמים  מורא  ומצוות  הורים  כיבוד  מצוות  בהרחבה  הוסברו 
א  וליישם  - )פרקים  האמור  את  טוב  להבין  מנת  על  הורים'(.  כיבוד  'מצוות  בחוברת  ב 

שבו    , הורים' כיבוד  'מצוות  החוברת  של  ד  לפרק  עוברים  אנחנו  נכונה,  בצורה  אותו 
התייחסו אלי  שההורים לא  שמרגיש  אדם  המצווה  יקיים את  כיצד  יפה.  מוסבר  בצורה  ו 

שההורים עשו   ולא למה  ההורים  של  האדם להתייחס לרצונות  שעל  הוא  הדברים  תורף 
בפועל. על פי רוב ההורים רוצים שלילדיהם יהיה טוב, ורוצים להתייחס אליהם באהבה  
כחלק   זאת.  לעשות  להצליח  לא  להם  גורמים  לפעמים  החיים  שנפתולי  אלא  גדולה, 

האדם   על  הורים  כיבוד  את  ממצוות  ולדחוק   , רצו שלו  שההורים  למה  בעיקר  להתייחס 
 מה שהם עשו בפועל לשוליים. 

שם   שההתייחסות  אלא  הקודמות,  בפעמים  גם  התייחסות  הזה  לנושא  היתה 
כאן   זאת  ולעומת  הורים,  ומורא  הורים  כיבוד  למצוות  כהמחשה  הדברים,  בשולי  היתה 

 זהו הנושא העיקרי שמוסבר בהרחבה. 
בפעם הזאת נראה שעל האדם לשים לב שלא רק שההורים רצו בטובתו )גם אם  
ן הזה של ההורים מחלחל לתוך הרצונות שלו   לא תמיד זה יצא כך בפועל(, אלא שהרצו
הפוך   לעשות  יתאמץ  האדם  אם  בנוסף,  בפועל.  ההורים  של  ההתנהגות  מאשר  יותר 

 רים שהוא לא רצה לעשות. הוא עלול למצוא את עצמו חוזר על אותם הדב   – מההורים  

 :כתוב בשולחן ערוך

לים   בפניו  והשליכו  שלו,  זהובים  של  כיס  נטלו  אפילו  ואם?  אב  כיבוד  היכן  לא    –עד 

  23יכלימם, ולא יצער בפניהם, ולא יכעוס כנגדם, אלא יקבל גזירת הכתוב וישתוק. 

ההלכה מדברת על מקרה בו דעתם של ההורים השתבשה עליהם, והם מתנהגים  

לא כמו שהורים אמורים להתנהג, ואפילו במקרה כזה על הבן לקבל את גזירת  לחלוטין  

לילדים,   ההורים  שבין  ביחסים  מתחים  יש  כאשר  גם  כלל,  בדרך  אבל  ולשתוק.  הכתוב 

המציאות היא לא קיצונית עד כדי כך. בדרך כלל, גם אם ההורים מתנהגים לא בסדר כלפי  

שלהם,  מההתנהגות  חלק  על  רק  מדובר  הם    הילדים,  ההתנהגות  ברוב  או  אחר  ובחלק 

מתנהגים כמו הורים טובים. יכול להיות גם שהבן חושב שהוריו מתנהגים אליו לא בסדר,  

אבל לדעת ההורים הם כן מתנהגים בסדר וכדומה. מההלכה הזו, שאומרת שעל הילדים  

T5U 
 יורה דעה רמ, ח. 23



 

 25עמוד | 

   (9) מצוות כיבוד הורים 

לכבד את הוריהם אפילו כאשר הם מתנהגים לגמרי לא בסדר, עלינו ללמוד הדרכה כללית:  

 איך הבן צריך להתייחס להוריו כאשר הוא חש שהם מתנהגים אליו לא כמו שצריך. 

גם כאשר ההורים מתנהגים לא בסדר, התורה מצווה את הבן להמשיך להתייחס 

להוריו כהורים, כאנשים שהולידו אותו ובזכותם הוא חי, ולהניח בצד את ההתנהגות הלא  

. בדרך כלל, אם הבן אכן יתעלם מההתנהגות הלא טובה של ההורים, הוא  24טובה שלהם 

יוכל לגלות שהרצון הפנימי של הוריו הוא להיטיב עמו, גם אם הרצון הזה לא תמיד גלוי  

 .25על פני השטח

T5U 
הובאה   24 מורא  מצוות  על  בפרק 

שעל  הכוונה  אין  שכמובן  שאומרת  הערה 
האדם לחשוב שכל מה שההורים שלו עשו 

טוב. אם הבן יחשוב דברים טובים בפועל זה  
גם על התנהגות לא טובה של הוריו, הוא יתן  
לגיטימציה להתנהגות פסולה, ועלול בסופו  

 של דבר להתנהג גם הוא כך לילדיו.

את  שוב  כאן  נביא  המעיין  לתועלת 
 ההערה הזו:

מה  שכל  לומר  הכוונה  אין  כמובן, 
הרבה  טוב.  היה  בפועל  עשו  שההורים 
פעמים אם ההורים היו מתנהגים אחרת, זה 
נעימות,  ולא  היה מונע השלכות לא טובות 
אף   שהרי  מזה,  להתעלם  רוצים  לא  ואנחנו 
להתנהגות  לגיטימציה  לתת  רוצה  לא  אחד 
ולהתנהג  כזו,  לא טובה או לאמץ התנהגות 

ם שלו בצורה לא טובה. בנוסף,  גם הוא לילדי
הטובים  הדברים  בין  יפריד  לא  האדם  אם 
טובים,   הלא  לדברים  עשו  שלו  שההורים 
ויתאמץ לחשוב שכל מה שההורים שלו עשו 
עלול   ההורים  עם  שלו  הקשר  טוב,  זה 
להיפגע )וממילא הוא לא יקיים בזה מצוות 
לא   האדם  כלל  בדרך  שכן  הורים(.  כיבוד 

באמת   להתעלם  הלא  מסוגל  מהדברים 
הוא  וממילא  עשו,  שלו  שההורים  טובים 
מרגיש שההתייחסות להורים כאילו הם עשו 
ובפנים  בלבד,  הצגה  היא  טובים  דברים  רק 
הוא לא מצליח שלא להרגיש שהם עשו לו  

 עוול.

שכחלק  לומר  הכוונה  אין  לכן 
ממצוות כיבוד הורים על האדם לחשוב שכל 
היא  הכוונה  טוב.  זה  עשו  שההורים  מה 
שכחלק ממצוות כיבוד הורים ומורא הורים 
על האדם לחשוף את המקום בו גם ההורים 
על  טובה.  הלא  ההתנהגות  את  רוצים  לא 
שלו   הטובים  שהרצונות  לב  לשים  האדם 

ש שההורים  מכך  אותו, נולדו  הולידו  לו 
רצונות  לו  שהנחילו  אלו  גם  הם  וההורים 
לא   אם הרצונות הטובים שלהם  גם  טובים, 
)וכפי  במציאות  לפועל  לצאת  הצליחו 
שיוסבר בפרק רביעי(. כאשר האדם מייחס  
שלו  הטובים  הרצונות  ואת  שלו  החיים  את 
להורים שלו, הוא מתייחס לקשיים שיש לו 

ים שה' זימן  כחלק מהחיים. לכל אדם יש קשי
לו בהשגחה פרטית, והקשיים שהאדם נטה 
בתחילה להאשים בהם את הוריו לא שונים 

 משאר הקשיים שיש לו.

מה שמוסבר בפנים, שאדם צריך  25
לכבד את הרצון הפנימי של הוריו גם כאשר  
ההתנהגות שלהם לא מגלה את הרצון הזה, 

 מתאים לדברי הרמב"ם: 

עבירות   ובעל  רשע  אביו  היה  אפילו 
 מכבדו ומתיירא ממנו. 

אמנם הטור חולק על הרמב"ם )יורה 
 דעה רמ, וכמותו פסק הרמ"א(, ואלו דבריו:

כתב הרמב"ם... אפילו היה אביו רשע 
עבירות, מכבדו ומתיירא ממנו. ובעל  



 

  26עמוד | 

 הכנוח-ץקמ •מעמקים  

 לכבד את ה'רצוי'

שלהם,   לילדים  טובים  הורים  להיות  הוא  ההורים  של  העצמי  הרצון  כלל,  בדרך 

והילדים צריכים להתמקד ברצון של ההורים להיות הורים טובים, ולא במה שההורים עשו  

בפועל. מה שקרה בפועל הוא תוצאה של החיכוך עם המציאות, שגורמת שלא תמיד הרצון  

. על הבן לחפש מה ההורים שלו רצו, ואת זה לכבד. אפילו במקרים בהם  26הטוב יצא לפועל 

נראה שההורים לא רוצים את טובת הילדים, צריך להעמיק הרבה עד שמוצאים את הרצון  

 .27הפנימי שלהם 

T5U 
ונראה לי: כיוון שהוא רשע אינו חייב  

 בכבודו.

אנחנו  והרמ"א  לדברי הטור  גם  אך 
במאמר.   כאן  שנכתבו  להסברים  נזקקים 
)ראה   המאמר  לאורך  השוליים  בהערות 
רצו   שלא  הורים  על  דובר  הבאה(  הערה 
להוליד את בנם, או אבא שמתכחש לבנו ולא 
יוצר איתו קשר כלל וכדומה. במקרים כאלו 
עושה  ש'אינו  רשע  נקרא  לא  וודאי  האדם 

ו והבן  חייב בכיבוד אביו  מעשה עמך',  ודאי 
הרבה   בעוד  וכך  והרמ"א,  הטור  לפי  גם 
מקרים שבהם לאדם אין תקשורת טובה עם 
בפנים,  שכתוב  מה  הוא  לזה  הטעם  הוריו. 
הרצון   את  ולייקר  לחפש  מצווה  שהאדם 
כאשר   גם  אותו,  להוליד  הוריו  של  הפנימי 
הוא לא גלוי על פני השטח )וראה בהערות  

 שם(.

ובניו  'רשע'  נקרא  אדם  בדיוק  מתי 
אינם מצווים לכבדו לפי הטור והרמ"א תלוי  
המקום   כאן  ואין  בנושא,  האחרונים  בדיוני 
אומר'  'יביע  בשו"ת  וראה  אליהם,  להיכנס 
)חלק ח, חלק יורה דעה סימן כא(, שעל פי  
רוב בימינו גם מי שלא שומר תורה ומצוות  
שנשבה',  'תינוק  ונקרא  אנוס  בגדר  הוא 

 וילדיו חייבים כלפיו במצוות כיבוד הורים.

חזר  האב  כאשר  מקום,  מכל 
כל  לפי  לכבדו  הילדים  חייבים  בתשובה 
)וחזרה  בטור  שם  שכתוב  כפי  הדעות, 
בתשובה היא אפילו בהרהור קל; ראה יביע 
אומר שם שמביא כך בשם ר' יונתן אייבשיץ  

זה  את  מביא  הוא  אמנם  אחרונים.  ועוד 
כתירוץ לשיטת הרמב"ם, אבל זה בשמא, אם  
וודאי שהאב הרהר בתשובה גם לדעת הטור 

 הבן חייב לכבדו(.

'מצוות  26 המקורית  בחוברת  ראה 
שגיאה! הסימניה אינה כיבוד הורים' הערות  

  שגיאה! הסימניה אינה מוגדרת.   -ו  מוגדרת.
עוברים  שההורים  לתהליכים  דוגמאות 
שעלולים לגרום שהרצון הפנימי שלהם לא  

 יצליח לצאת לפועל. 

ההלכה אומרת שילדים מאומצים  27
כלפי  ואם  אב  כבוד  במצוות  מחוייבים  לא 
אורח  סופר  חתם  )ראה  המאמצים  הוריהם 
יש  המאמצים  ההורים  כלפי  קסד(.  חיים, 
אין   אבל  טובה,  להכיר  חכמינו  של  הדרכה 
כלפיהם חיוב של מצוות כיבוד הורים. נמצנו 
הורים  כיבוד  פי שבמצוות  על  למדים שאף 

ן של 'הכרת הטוב', החיוב שיש יש הרבה עניי
במקרים  קיים  לא  הורים  כיבוד  במצוות 

 אחרים בהם האדם חייב בהכרת הטוב.

 כתוב בספר החינוך )מצווה לג(:

ויגמול חסד למי שעשה  משרשי מצווה זו שיכיר 
עמו טובה, ולא יהיה נבל ומתנכר וכפוי טובה, שזו 
אלוקים   לפני  בתכלית  ומאוסה  רעה  מידה 
והאם הם סיבת   כי האב  לבו  ושיתן אל  ואנשים. 
היותו בעולם, ועל כן באמת ראוי לו לעשות להם  
הביאוהו  הם  כי  שיוכל,  תועלת  וכל  כבוד  כל 

 געו בו כמה יגיעות בקטנותו. לעולם, גם י 



 

 27עמוד | 

   (9) מצוות כיבוד הורים 

T5U 
שטעם  אומר  החינוך  ספר  אמנם 

כיבוד   כפוי מצוות  להיות  לא  הוא  הורים 
טובה, אבל ברור שחיוב התורה הוא רק כלפי  
בעולם",  היותו  "סיבת  שהם  מולידיו  הוריו 
לאדם  שעשה  מי  כל  החינוך.  ספר  בלשון 
טובה אחרת, לא משנה עד כמה הטובה הזו 

גדולה   כיבוד   –היא  של  חיוב  כלפיו  אין 
להאכילו   מצווה  לא  והאדם  כמובן,  הורים, 

 ניסו ולהוציאו וכו'.ולהשקותו להכ

אם כן, מצוות כיבוד הורים היא רק 
כלפי מי שהוליד את הילד וגרם לקיום שלו, 
וממילא כלפי הורים מאמצים, שלא הולידו 
אמנם  הורים.  כיבוד  מצוות  אין  הילד,  את 
ההורים המאמצים עושים מעשה חסד גדול 
המאומץ   הילד  את  מגדלים  שהם  בכך 
המאומץ   הילד  ולכן  וכו',  אותו  ומפרנסים 

כלפי לא  חייב  הוא  אבל  הטוב,  בהכרת  הם 
 מחוייב כלפיהם במצוות כיבוד הורים.

שהורים  ביותר  הגדול  החסד 
המאומץ,   בנם  עם  לעשות  יכולים  מאמצים 
שלו,  ההורים  לא  שהם  לילד  להסביר  הוא 
אבל יש לו הורים שהולידו אותו, ואותם הוא 
מצווה לכבד, ולא את ההורים המאמצים. רק 
כך ההורה המאמץ יבהיר לילד מה זה הורים 
אמיתיים, וכך גם יוכל הילד להיות הורה טוב 

כשתגיע השעה. אם ההורה המאמץ    בעצמו
יאמר או ישדר לילד שהוא אוהב אותו כאילו 

הוא יקנה לילד תחושה   –הוא אביו מולידו  
בגידול  מתחיל  וילדים  הורים  בין  שקשר 
ההורה   כך  שנולד.  לאחר  לו  ובהטבה  הילד 
שקשר   ההבנה  את  לילד  ינחיל  לא  המאמץ 
בין הורים וילדים הוא בעיקר בכך שההורים  

בעצם ההולדה והקיום של הילד, ובכך רוצים  
משפחה   להקים  הילד  של  ביכולת  יפגע 

 בעצמו. 

כך אפשר להבין את הגמרא בסוטה 
)מט, א(: בגמרא מסופר שרב אחא בר יעקב 
אימץ את נכדו, רב יעקב. כשרב יעקב גדל, 
רב אחא בר יעקב ביקש ממנו מים, ורב יעקב 
ענה לו שהוא לא בנו, והוא לא מחוייב כלפיו 
של   מעשהו  לכאורה  הורים.  כיבוד  במצוות 

גם  רב יעקב קשה: הרי רב אחא בר יעקב היה  

סבא שלו וגם אביו המאמץ, ואם כן למה הוא  
ענה לו בצורה כזו?! אמנם על פי מה שנכתב 
אפשר להבין את דברי הגמרא: רב אחא בר  
יעקב רצה לזכות את רב יעקב במצוות כיבוד 
אפשר   מים.  כוס  ממנו  ביקש  ולכן  הורים, 
בן,   של  הרגשה  לו  לתת  רצה  שהוא  לומר 

יכול לזכות למצוות כיבוד הורי ם אף  שהוא 
על פי שאין לו הורים. רב יעקב ענה לו שאם  
הוא יקיים בו כלפיו מצוות כיבוד הורים אף  

הוא יטשטש   –על פי שהוא לא מצווה בכך  
 את מצוות כיבוד הורים, ולא יחזק אותה.

את  גדלו  לא  המולידים  ההורים 
לגדל  רצו  לא  גם  קיצוניים  ובמקרים  הילד, 
את הילד, ואף על פי כן הילד חייב בכבודם.  
על פי דרכנו כוונת המצווה היא לומר שעל 
את   כאלו  הורים  אצל  אפילו  לחפש  הילד 
את  ולייקר  אותו,  להוליד  הפנימי  הרצון 

 הרצון הזה. 

עיקר מצוות כיבוד הורים היא לייקר 
של   הקיום  בעצם  ההורים  של  הרצון  את 
הילד  את  לגדל  ההורים  של  הרצון  הילד. 
ולהיטיב לו הוא המשך לרצון העיקרי שאותו 

 הרצון שהוא יהיה קיים.   – האדם צריך לכבד  

הילד  את  לגדל  ההורים  של  הרצון 
ולהיטיב לו הוא רצון להיטיב למישהו קיים. 
רק  נמצא  לא  קיים  למישהו  להיטיב  הרצון 
בקשר בין הורים לילדים, אלא גם בין כל שני  
אנשים, שרואים ערך חשוב בכך שאדם חי. 
אבל קשר בין הורים לילדים מושתת על רצון 
למישהו  להיטיב  רצון  רק  לא  יותר:   קדום 

קיים, אלא רצון שמישהו יווצר ויוולד. הרצון 
הזה קיים רק בקשר בין הורים לילדים, ואותו  

 הילד מצווה לייקר במצוות כיבוד הורים.

הרצון להיטיב לאדם שכבר חי, קיים 
אצל  קיים  שהוא  כפי  המאומץ  הילד  אצל 
הוריו המאמצים. לכן יכול להיות שלפעמים, 
כאשר הילד המאומץ יגדל, הוא ייטיב להוריו 
איתו  היטיבו  הם  מאשר  יותר  המאמצים 
בילדותו. אבל בין הורים לילדים זה לא כך: 

יין  גם כאשר הילד גדל, והוא עוזר להוריו, עד
שהם  זה  בעצם  לו,  שמעניקים  אלו  הם 



 

  28עמוד | 

 הכנוח-ץקמ •מעמקים  

לשם ההמחשה, אם ניקח אדם שסבל מהוריו, ונבקש ממנו לכתוב איך היה נראה  

בית הוריו, ולעומת זאת איך הוא רוצה להתנהג עם ילדיו, הוא יכתוב שני ציורים כמעט  

הפוכים. אבל כשניקח את שני הציורים וניתן להורים שלו לבחור באיזה מהם הם היו רוצים,  

 רוצים בציור הטוב. בדרך כלל הם יאמרו שהם רצו ועוד

לאחר שהבן שם לב לכך שההורים רצו שיהיה לו טוב, אף על פי שהם לא הצליחו  

נוסף: על הבן לשאול את עצמו האם הרצונות   ניתן להתקדם שלב  זאת בפועל,  לעשות 

הטובים של ההורים שלו השפיעו גם הם על החיים שלו, או שרק מה שההורים עשו בפועל  

השפיע עליו? אם, למשל, הוא לא היה נולד לאבא שלו, אלא לאדם שחושב שטוב ורצוי 

וך אותם למסכנים. האם החיים שלו היו אותו  להוליד ילדים בשביל להתעלל בהם ולהפ

דבר או פחות טובים? האם עדיין היו לו רצונות טובים לגדל ילדים באהבה ושמחה, או  

שיכול להיות שהוא לא היה מודע לאפשרות כזו בכלל? נראה שהתשובה ברורה: הרצונות  

 ות רצויות. הטובים של ההורים מחלחלים לנפש הילד ובונים אצלו גם כן שאיפות וכוונ

כלומר אם הבן חושב שהוא קיבל מהוריו את מה שמצוי לפניו, דהיינו את המציאות  

עלול   שהוא  לכך  מעבר  אחרת,  יראו  החיים  יקים  שהוא  בבית  אבל  והמסובכת,  החסרה 

יש כאן בעיה עמוקה   )כפי שנראה בהמשך(,  נכשלו  להיכשל בדיוק היכן שההורים שלו 

T5U 
מאפשרים לו לעזור להם. לכן כאשר האדם  
עוזר להוריו הוא מקיים מצוות 'כיבוד הורים' 
או  כמוך",  לרעך  "ואהבת  מצוות  רק  ולא 
שהאדם  היא  לכך  הסיבה  צדקה.  מצוות 
לעולם לא יכול להיות מקור החיים של הוריו 
וממילא  שלו,  החיים  מקור  הם  שהוריו  כפי 

חיו  אף פעם לא יוכל לרצות שההורים שלו י
 כפי שההורים רוצים שהוא יחיה. 

גם חכמינו לא אמרו שהכרת טובה 
וכדומה,  המקום  לכבוד  דומה  אחר  לאדם 
להורים  היא  הטוב  הכרת  כאשר  אפילו 
בהוריו  תלוי  האדם  של  הקיום  מאמצים. 
הקדוש   ברצון  תלוי  האדם  וקיום  מולידיו, 
ברוך הוא בכל רגע ורגע, ולכן השוו חכמינו  
את מצוות כיבוד הורים לכבוד המקום. אבל 

זאת על אדם שעוזר לאדם   אי אפשר לומר
 אחר, כאשר הוא כבר קיים. 

אמנם, ראוי לציין שאף על פי שילד 
המאמצים   הוריו  כלפי  מחוייב  לא  מאומץ 

מחוייב   וודאי  הוא  ואם,  אב  כיבוד  במצוות 
שהם   מצד  ומורא  כיבוד  במצוות  כלפיהם 
לדרכים  אותו  לכפות  להם  ומותר  מחנכיו, 

 טובות, וכמו שכתוב בשולחן ערוך הרב: 

וכן מותר להכות בניו הקטנים אפילו 
שלא בשביל חינוך תורה ומצות אלא 
הואיל   ארץ,  בדרך  להדריכם  כדי 
מוטלת  וטובתם  לטובתם  ומתכוין 
עליו שהם ברשותו. והוא הדין ליתום 

 .)נזקי גוף ונפש ד(שברשותו 

נפטר,  שאביה  משפחה  על  מסופר 
מאומץ.  אחד  ילד  היה  המשפחה  ילדי  ובין 
לבית המשפחה הגיע עוד לפני הקבורה הרב  
שהיה  טבריה(,  )אב"ד  אויירבך  דב  אברהם 
ידיד האב והמשפחה, ואמר לילד המאומץ:  
לקריעה  מקום  ויש  המובהק,  רבך  נפטר 

 ואבילות. 



 

 29עמוד | 

   (9) מצוות כיבוד הורים 

יותר: הבן לא שם לב שעל פי רוב את הציור הטוב שלו על החיים ואת המחשבה הבסיסית 

טובים   לחיים  אלו ששאפו  הם  קיבל מההורים שלו.  טובים, הוא  להיות  שהחיים צריכים 

בצורה כזו או אחרת, הם אלו שחינכו אותו שאדם צריך לדאוג שלילדים יהיה טוב, הם אלו  

. אם הם היו בוחרים להגיד לו שהחיים הם סבל ורוע ואין  שהקנו לו את הרצון להיות טוב

 בהם טוב כלל, סביר להניח שהחיים שלו היו הרבה פחות טובים. 

מה   וזה  הרצוי,  את  מהם  מקבל  הוא  המצוי,  את  מההורים  מקבל  משהילד  יותר 

שגורם לו לקחת את הרצוי ולרצות לדחוק את המצוי אל העבר הרחוק. בעצם הדבר נכון  

לגבי כל הורים. תמיד קיים פער בין הרצוי למצוי, ועל האדם לשים לב שעיקר מה שהוא  

 מקבל מהוריו זה את ה'רצוי'.

אם,   אחר.  לאדם  להיות שונה מאשר היחס  להורים צריך  אומרת שהיחס  התורה 

למשל, ראובן ביקש חפץ משמעון ושמעון לא רצה להשאיל לו, ראובן מצווה לא ליקום  

אין על ראובן מצווה    – ולא ליטור. אבל אם שמעון רוצה להשאיל לראובן את החפץ ואין לו  

יותר מזה, גם כאשר שמעון כן השאיל לראובן  לכבד ולהעריך את הרצון הטוב של שמעון. 

את החפץ, אין על שמעון מצווה מפורשת )מעבר למצוות "ואהבת לרעך כמוך"( להעריך  

. מצוות "כבד את אביך ואת  28את ראובן ולכבד אותו. אבל היחס להורים צריך להיות שונה 

לו   נתנו  שההורים  מה  את  רק  לא  ולהעריך  הוריו  את  לכבד  שעליו  לאדם  אומרת  אמך" 

בפועל, אלא גם את הרצון של ההורים להיטיב איתו, אפילו כאשר הוא לא מצליח לצאת  

 אל הפועל. 

 הבריחה מההורים

בדיוק   מגיע  בהורים,  מהתלות  לברוח  שמחפש  שילד  לראות  ניתן  רבות  פעמים 

 לאותם מקומות בהם ההורים הסתבכו ועושה את אותם הטעויות. למה זה קורה? 

הסתדר,   לא  הוא  בבית  שלו.  בחיים  אחרות  דמויות  שחיפש  ילד  לדוגמה  ניקח 

וכשהוא הגיע לישיבה הוא מצא דמות של רב או אישיות תורנית אחרת שבעיניו היא מודל  

לחיקוי. הילד מתחיל לחקות את אותה דמות ומתאמץ כל הזמן לבנות בית שונה מבית  

T5U 
חיוב    28 אין  אחרים  אנשים  לגבי 

הפנימי,  רצונם  לפי  מעשיהם  את  לשפוט 
אבל לגבי ההורים כן. היחס בין שני יהודים 
גוף   אותו  בין שני אברים של  יחס  כמו  הוא 
לגבי  ה"ד  ט  נדרים  בירושלמי  שמובא  )כפי 
מצוות לא תיקום ולא תיטור(, כל אבר קיים 

בפני עצמו והם יכולים לסייע זה לזה, אך הם 
הורים  בין  היחס  בשני.  אחד  תלויים  לא 
ואברים  ראש  של  ליחס  יותר  דומה  לילדים 
)כמו שכתוב "ברא כרעא דאבוה"(, כאשר כל 

 החיות של האיברים מקורה בראש. 



 

  30עמוד | 

 הכנוח-ץקמ •מעמקים  

עבודה   דורש  טוב  שבית  לדעת  חשוב  שכן  טוב,  וזה  מתאמץ  הילד  אחד  מצד  ההורים. 

את    – ומאמץ. אך מצד שני הוא מתעלם מהעובדה שגם ההורים שלו רצו בית טוב, וכאמור  

 הרצון שלו הוא קיבל מהם. 

שלולא   עמוק  פנימי  בשכנוע  עצמו  את  משכנע  הוא  יותר,  מתאמץ  שהילד  ככל 

המאמץ שלו הוא לא יצליח. פירוש הדבר הוא שבדרך הטבע הוא אמור להיות כמו ההורים  

שלו. ככל שהזמן עובר הוא מרגיש שכל המאמץ שלו להיות טוב הוא מלאכותי וזר לנפש,  

התמודדות במציאות, ובפרט כאשר הוא  והוא צריך ללכת נגד הטבע כדי להצליח. בכל  

נכשל, המחשבה הזו חודרת פנימה לתוך הנפש וגורמת לו ליפול. במקום לשים לב שהוא  

רוצה טוב וזה טבעי לו כי כך הוא התחנך אצל ההורים שלו )ובעזרת ה' הוא יצליח לחנך  

בכלל  במקום זה הוא חושב בדיוק הפוך, שכל מה שהוא עושה    –כך גם את הילדים שלו(  

לא טבעי לו, וממילא בעומק הוא לא מאמין לעצמו שהוא באמת רוצה בטוב. הוא חושב  

 שהוא בורח מה'מצוי' של ההורים ובאמת הוא מפסיד את ה'רצוי' שלהם. 

מצוות כיבוד הורים אומרת לאדם לשייך את הצלחותיו לרצון של הוריו ולחינוך  

שהוא קיבל, ולא למאמץ שלו לברוח מהם. גם אם הבן לא קיבל מהוריו את הדרך שעל פיה  

הוא הולך, עליו לשים לב שאת הכח והעקשנות לחפש ולמצוא דרך טובה הוא קיבל מהוריו,  

. כאשר  29רצון לחיות חיים טובים ונכונים וכיוצא בזה את הרצון ללמוד ולהשתפר, או את ה

האדם תופס את הדרך שבה הוא הולך כחלק מהחינוך שהוא קיבל מהוריו, צורת החיים  

 . 30שלו נראית לו טבעית יותר וזורמת יותר, ולא מאולצת 

T5U 
לפעמים האדם מחפש להתרחק   29

כחלק   מהם  הפוך  ולהתנהג  מהוריו 
קשיים  לאדם  יש  יועץ.  עם  מהתייעצות 
לו  שמפריעים  אחרים  או  כאלו  נפשיים 
בחיים, וכאשר הוא הולך ליועץ שיעזור לו, 
האשמים   הם  שההורים  לו  מסביר  היועץ 
שהיועץ   במקום  כזו,  בצורה  שלו.  בבעיות 

הו  להוריו,  לאדם להתקרב  לו  יעזור  גורם  א 
להתרחק מהם ולהאשים אותם. בכך היועץ 
לחיקוי'   ה'דמות  מעין  מסויים  במובן  נהיה 
שכאשר   נכתב  בפנים  בפנים.  נכתב  עליה 
הוריו,   במקום  לחיקוי  דמות  מחפש  האדם 
שלו  וההצלחות  שלו  הטובים  המעשים 
נראות לו מאולצות ולא טבעיות. אבל בנוסף  

רבה  לכך, יועץ כזה גורם לאדם לחפש את הק

וזהו   להורים,  הקרבה  את  במקום  ליועץ 
אבסורד, שכן על פי רוב ההורים אוהבים את 
מאשר   יותר  הרבה  בטובתו  ורוצים  האדם 
האבסורד   ]לפעמים  בטובתו.  רוצה  היועץ 
זועק עוד יותר, כאשר ההורים הם המממנים 
שההורים   חושב  המתייעץ  הייעוץ.  של 
רוצה  והיועץ  רעים  דברים  לו  גורמים 

כאש הפוכה: בטובתו,  היא  המציאות  ר 
ההורים רוצים בטובתו ולכן מממנים לו את 
רק   לו  לעזור  מוכן  היועץ  בעוד  הייעוץ, 

 כאשר משלמים לו.[ 

רב  30 לו  שיהיה  חייב  אדם  כמובן, 
כיבוד  ממצוות  כחלק  אחריו.  ללכת  וכו' 
את   בו  המקום  את  לחפש  הבן  על  הורים, 
את   וממילא  טובים,  דברים  אחר  החיפוש 



 

 31עמוד | 

   (9) מצוות כיבוד הורים 

אמרו חכמינו, כפי שכבר נכתב כמה פעמים, ש"השווה הכתוב כבוד אב ואם לכבוד 

המקום". כאשר האדם משייך את ההצלחות והמידות הטובות להוריו, הם נעשים טבעיים  

גם   עליו  נוכחות אלוקית,  גם  לו. אך על מנת שבתוך המעשים הטובים של האדם תהיה 

יך את מעשיו הטובים לה', כך המעשים יהיו  לשייך את ההצלחות שלו לה'. ככל שהאדם ישי

 . 31טובים יותר ואלוקיים יותר 

 

T5U 
ההליכה אחרי רב, הוא יכול לשייך להורים, 
וכך ההליכה שלו אחרי הרב תהיה לו טבעית 

 ולא מלאכותית, כפי שכתוב בפנים. 

כרעא  31 ש'ברא  שכתוב  כשם 
הם  שהמצוות  בזוהר  כתוב  כך  דאבוה', 

איברים דמלכא )וראה תניא פרק כג(. כשם 
עשיית  כך  הוריו,  של  המשכיות  הוא  שהבן 
כאשר  בעולם.  ה'  את  ממשיכה  המצוות 
האדם מייחס את המעשים הטובים שלו לה', 

 הוא נותן מקום לה' להיכנס לעולם על ידו.



 

  32עמוד | 

 הכנוח-ץקמ •מעמקים  

 י ח ףסוי דועשו"ת בעבודת ה' בישיבת 

  ת " ו ש   ו נ א ב ה   ם ע פ ה   . ' ך ד ו ח י   י ש ר ו ד '   ה נ ט ק ה   ה ב י ש י ה מ   ת " ו ש   ן א כ   ם י א י ב מ   ו נ א   ל ל כ   ך רד ב 

 . ' י ח   ףס ו י   ד ו ע '   ה ה ו ב ג ה   ה ב י ש י ה מ   ד ח ו י מ 

 : איך לימוד חסידות משפיע על התפילה? שאלה 
לפני   השבוע למדנו  הימים  באחד  הדיבור,  לדוגמא:  כח  על  שעה  במשך  התפילה 

 ועל היתרון שלו על כח המחשבה. כיצד זה עוזר לי לתפילה?  

ענין התפילה    –: קודם כל, יש ספר של הרב יצחק בדיוק על השאלה הזו  תשובה

בין דורו של אדמו"ר האמצעי  וההתבוננות . הספר מדבר על המעבר בצורת ההתבוננות 

לבין הדור של הצמח צדק. הצמח צדק אמר שילמדו חסידות, וזהו, בלי קשר להתבוננות  

בתפילה. ואדמו"ר האמצעי רצה שיתבוננו במה שלמדו קודם התפילה, וההתבוננות תוביל  

 לתפילה.  

לתוכן   בכלל  להיות קשור  אמור  לא  לימוד החסידות  לפי הצמח צדק התוכן של 

 ההתבוננות בתפילה.  

 : אם כן, למה לומדים חסידות דווקא, ולפני התפילה דווקא? שאלה

 :32: הוא מתייחס בספר לשאלה הזו. הוא מביא את תשובת הצמח צדק תשובה

  ל כויש  דע  שפנב  זעו  חכ  ף י סות  הליפתה  םדוקש  ת ודיסחה  לש  הרותה  תבשחמש  קר

 אליממ  היהי  הז  ידי  לעו  .הליפתה  תויתו אב  תויח  שיג ר הל  לכויש  דע  ,שפנב  תויח  שיגרהל

 .' וכ ף ו ס ןיא דע ותמ שנ תיל ע טרפבו ,ללכב הילע תניחב

 מה הוא רוצה להגיד בעצם?  

 כשאתה לומד חסידות, כל דבר שאתה לומד נמצא בהקשר מסוים. 

T5U 
 בעמ' טו של הספר.  32



 

 33עמוד | 

   בישיבת עוד יוסף חי 'ת בעבודת ה"שו 

למשל, אם אני אלך למקום של ליטאים, או מקום שלא מתעסק עם הדברים האלה,  

ניקח לדוגמא את הקטע המדבר על ההבדל בין מחשבה לדיבור, ואני אלמד את אותו קטע  

חברותא עם מישהו ליטאי. אז מה הוא יגיד שעשינו? 'ביטול תורה'... למה? כי הוא יטען  

 שזה סתם ניתוח פסיכולוגי.  

למה אתה, בניגוד לאותו ליטאי, חושב שזה לא רק ניתוח כזה? כי אתה חושב על  

ההקשר של הדברים. שאם יש הבדל בין דיבור למחשבה, באיזה מקום מונח לך שכשה'  

ברא את העולם בתוך סדר ההשתלשלות היה דיבור ומחשבה. וחלק מהעולם הוא דיבור,  

 רת זה באמת היה 'ביטול תורה'... וחלק הוא מחשבה. כך מונח לך באיזה מקום, אח

אז תיקח את ההשראה הזו, את ההקשר הזה, ותחשוב מה היא פועלת לך בנפש. יש  

לך הקשר של סדר ההשתלשלות, ואתה נתון בכך ש'אין עוד מלבדו' והכל מחשבה ודיבור 

של ה'. אתה לא בדיוק יודע את כל הפרטים של סדר ההשתלשלות, אבל אתה כן יודע את  

 קח את החלק של ההשראה, ועם זה תתפלל. תי   –הקטע הזה. אז הצמח צדק מלמד אותך  

 : גם נגלה יכול להיות השראה כזו. שאלה

: לא, הראיה לכך שנגלה שונה מחסידות הוא שאם ליטאים ילמדו נגלה הם  תשובה

לא יחשבו שזה ביטול תורה, ואם ילמדו חסידות יחשבו שזהו ביטול תורה. אם כן, בחסידות 

מובנה שיש השראה. בחסידות זה זועק לשמים, אם אין את ההשראה הזו זה לא 'עובד',  

שראה כדי שיהיה איזה הקשר למה שאתה  אתה מרגיש שזה מנותק לגמרי. חייב את הה

 לומד.

של   דרכו  לעומת  ירידה  היא  צדק  הצמח  שהדריך  הזו  ההתבוננות  צורת  שאלה: 

 אדמו"ר האמצעי? 

 תשובה: מבואר בספר שזו 'דרך גבוהה לנשמות נמוכות'.  

 :33מובא בספר תיאור של המעבר הזה גם מהמגן אבות. וכך הוא כותב

T5U 
בתחילת ההקדמה לספרו )מובא   33

 בספר של הרב יצחק בעמ' קלח(.



 

  34עמוד | 

 הכנוח-ץקמ •מעמקים  

בימי הזקן דהנה  עיקר   אדמו"ר  היה  לאדי,  ותחלת  לאזני  משך  זמן  כל  נ"ע 

בהתגלות גם בלב לאכפיא ולאהפכא כו'. ובסוף לאדי היה עיקר העבודה   החסידות  עבודת

משך  ימי  כל  היה  וכמו"כ  כו'.  לבד  האמצעי במוח  של   אדמו"ר  שנים  והרבה  נ"ע 

הצמח נ"ע אאזמו"ר רבנות ידיעת צדק[. -]אדמו"ר  ביותר   החסידות ואח"כ  נתרבה 

 והעבודה נתבטלה כמעט לגמרי כו' )ואין רצוני להאריך בזה(.

מה שצריך כשלומדים חסידות זה לחשוב על ההשראה שיש מהלימוד ועם זה לבוא  

 לתפילה... 

 : צריך לחשוב על ההשראה או שההשראה נמצאת בדרך ממילא?שאלה

: האיכות קטנה מאוד אם אתה משאיר את זה בדרך ממילא. והאיכות גדולה  תשובה

יותר כאשר לאחר לימוד החסידות אתה אומר לעצמך: 'הבנתי מה אני עכשיו רוצה לחשוב  

ואני חושב על זה'. אם אני נתון בכך שיש פה השראה שהיא הייתה מונחת בתוך כל הלימוד  

  .הזה, ועם זה אני הולך, זה יותר טוב

 

  



 

 35עמוד | 

   בישיבת עוד יוסף חי 'ת בעבודת ה"שו 

 

 



 

  36עמוד | 

 הכנוח-ץקמ •מעמקים  

 


